
 

 

 

 

Recoms: Jurnal Penelitian dan Pengabdian 

Vol. 2 No.2 Desember 2025 

E-ISSN: 2987-0909 

 

KONSEP TAZKIYATUN NAFS DALAM KIDUNG WAHYU KOLOSEBO 

KARYA SRI NARENDRA KALASEBA 

 

Wisnu Mahendra Ramadhani, Muhammad Rifa’i Subhi 

Universitas Islam Negeri KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia 

E-Mail Correspondence: wisnu.mahendra.ramadhani@mhs.uingusdur.ac.id  
 

ABSTRACT 

This study explores the concept of Tazkiyatun Nafs (spiritual purification) in Kidung 

Wahyu Kolosebo by Sri Narendra Kalaseba as a form of integration between Islamic 

spirituality and Javanese culture. Using a qualitative approach with hermeneutic and 

Sufistic methods, the research interprets the symbolism and spiritual meaning 

contained in the song’s lyrics in relation to Imam al-Ghazali’s Sufi teachings, 

particularly the three stages of soul purification: Takhalli (emptying oneself of 

negative traits), Tahalli (adorning oneself with virtuous qualities), and Tajalli (divine 

illumination). The findings reveal that Kidung Wahyu Kolosebo serves not merely as 

a cultural artifact of aesthetic value but also as a medium of da’wah and spiritual 

education, guiding individuals to control their desires, cultivate noble character, and 

attain closeness to Allah SWT. Its lyrics portray the inner journey from self-restraint 

to spiritual enlightenment, symbolized by the phrase “wahyu kolosebo,” representing 

the unification of the servant’s will with the Divine will. This study concludes that 

Javanese traditional literature can function as an effective medium for moral and 

spiritual development in contemporary society, demonstrating harmony between Sufi 

values and the local wisdom of the Nusantara. 

Keywords: Kidung Wahyu Kolosebo, Tazkiyatun Nafs, Sufism 

This work is licensed under Creative Commons Attribution License 4.0 CC-BY 

International license. DOI: 10.59548/rc.v2i2.506 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:wisnu.mahendra.ramadhani@mhs.uingusdur.ac.id
https://yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
154 RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025  

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

Pendahuluan 

Indonesia merupakan negara yang memiliki kekayaan tradisi dan budaya yang 

beragam, di mana nilai-nilai keagamaan, khususnya ajaran Islam, tertanam kuat dalam 

kehidupan masyarakatnya (Biantoro, 2024). Kidung merupakan salah satu bentuk karya 

sastra dan budaya Jawa yang mengandung nilai religius yang mendalam. Sebagai produk 

budaya, kidung tidak hanya hadir dalam bentuk lagu, tetapi juga terejawantahkan melalui 

tindakan, kisah, dan pertunjukan yang sarat dengan pesan moral dan spiritual. Keindahan 

seni yang terkandung di dalamnya berperan penting dalam menumbuhkan motivasi 

untuk menumbuhkan rasa cinta terhadap sesama, mencintai diri sendiri, serta 

mempererat hubungan spiritual dengan Tuhan. Dengan demikian, seni dan budaya 

seperti kidung memiliki daya hidup yang kuat dan tetap lestari sepanjang waktu 

(Puspitorin, 2018). 

 Salah satu wujud nyata dari kekayaan tersebut adalah Kidung Wahyu Kolosebo, 

sebuah karya musik berbahasa Jawa yang telah menjadi bagian penting dari khazanah 

budaya bangsa (Biantoro, 2024). Kidung Wahyu Kolosebo merupakan bagian dari musik 

tradisional Jawa yang dinyanyikan dengan iringan instrumen khas gamelan. Kidung ini 

dipandang sebagai karya sakral yang memiliki kekuatan spiritual untuk menggugah 

kesadaran batin manusia dan membuka pemahaman terhadap hakikat kehidupan. 

Sebagai bentuk ekspresi seni, Kidung Wahyu Kolosebo tidak hanya berfungsi sebagai 

warisan budaya yang bernilai estetis, tetapi juga sebagai media dakwah yang digunakan 

oleh para wali dalam menyebarkan ajaran Islam di tanah Jawa. Isi teks kidung ini sarat 

dengan pesan moral dan nasihat tentang bagaimana manusia seharusnya berperilaku 

sesuai dengan tuntunan agama. Melalui ajarannya, pencipta kidung berharap dapat 

menuntun manusia untuk menundukkan hawa nafsu, memperbaiki diri, dan semakin 

mendekatkan diri kepada Allah SWT (Susanti, 2021). Nilai-nilai spiritual yang terkandung 

dalam kidung ini memiliki kesesuaian dengan ajaran tasawuf yang menekankan pada 

penyucian jiwa dan pengendalian nafsu. 

 Dalam upaya mengembalikan manusia kepada fitrahnya atau jalan kebenaran, 

diperlukan usaha yang dilakukan secara berkelanjutan, salah satunya melalui penerapan 

ajaran dan praktik tasawuf. Tujuan esensial dari ajaran tasawuf adalah mengantarkan 

manusia untuk kembali mendekatkan diri kepada Sang Pencipta melalui proses 

penyucian jiwa yang dikenal dengan istilah tazkiyah an-nafs. Proses ini menjadi sarana 

spiritual bagi individu untuk membersihkan diri dari sifat-sifat duniawi serta 

menumbuhkan kesadaran ilahiah guna mencapai kedekatan dengan Allah SWT. 

Tazkiyatun Nafs merupakan salah satu konsep fundamental dalam ajaran Islam yang 

bermakna pensucian jiwa atau pembersihan diri secara spiritual. Konsep ini menekankan 

pada upaya sistematis untuk membersihkan hati dan jiwa manusia dari berbagai sifat 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025 

 

155 

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

tercela, seperti kesombongan, kebencian, dan keegoisan, serta menumbuhkan sifat-sifat 

terpuji, seperti keikhlasan, kesabaran, dan kebijaksanaan. Dengan demikian, Tazkiyatun 

Nafs menjadi proses pembinaan moral dan spiritual yang bertujuan untuk mencapai 

kesucian batin sekaligus kedekatan dengan Allah SWT (Zakia et al., 2024). Nilai-nilai 

penyucian jiwa ini juga tercermin dalam Kidung Wahyu Kalasebo, sebuah karya spiritual 

yang telah banyak diadaptasi dan dinyanyikan ulang oleh berbagai pihak karena 

keindahan lirik serta melodinya yang menyentuh. Melalui lantunan nadanya, pendengar 

seolah diajak untuk melakukan refleksi diri atas segala perbuatan yang telah dilakukan 

selama hidup di dunia. Kidung ini memiliki kekuatan spiritual yang mampu menggugah 

kesadaran manusia untuk senantiasa mengingat Allah SWT, menjauhi segala larangan-

Nya, serta berupaya melaksanakan perintah-Nya dengan penuh keikhlasan (Susanti, 

2021).  

Sejauh ini, kajian terhadap Kidung Wahyu Kolosebo lebih banyak difokuskan pada 

aspek estetika, simbolik, dan nilai moralnya. Namun, penelitian yang menelaah karya ini 

dari perspektif tasawuf, khususnya terkait nilai-nilai tazkiyatun nafs, masih sangat terbatas. 

Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan mengkaji 

secara mendalam nilai-nilai tazkiyatun nafs dalam Kidung Wahyu Kolosebo karya Sri 

Narendra, serta relevansinya dengan ajaran tasawuf sebagai upaya penyucian diri menuju 

kedekatan dengan Allah SWT. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

terhadap pengembangan ilmu tasawuf dan memperkaya pemahaman tentang integrasi 

antara budaya lokal dan spiritualitas Islam. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif adalah sejauh mana kemampuan 

peneliti dalam mendeskripsikan teori-teori yang berkaitan dengan bidang serta konteks 

sosial yang sedang diteliti (Sugiyono, 2013). Dalam penelitian ini dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) berhubungan dengan telaah teoritis serta berbagai referensi 

yang relevan dengan nilai, budaya, dan norma yang tumbuh dan berkembang dalam 

konteks sosial yang menjadi objek penelitian (Sugiyono, 2013). Pendekatan ini dipilih 

karena fokus penelitian terletak pada kajian makna, nilai-nilai spiritual, dan ajaran 

tasawuf yang terkandung dalam Kidung Wahyu Kolosebo karya Sri Narendra. Pendekatan 

kualitatif memungkinkan peneliti untuk memahami fenomena makna dan simbolisme 

secara mendalam tanpa menggunakan data statistik. Tujuan utamanya adalah 

memperoleh pemahaman komprehensif mengenai pesan-pesan spiritual yang terkandung 

dalam karya sastra bernuansa religius tersebut. 

 Selain bersifat kualitatif, penelitian ini juga menggunakan pendekatan hermeneutik 

dan sufistik. Pendekatan hermeneutik berfungsi untuk menafsirkan teks dan simbol-

simbol yang ada dalam lirik kidung, sedangkan pendekatan sufistik digunakan untuk 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
156 RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025  

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

menguraikan nilai-nilai tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) berdasarkan pandangan tasawuf. 

Melalui perpaduan kedua pendekatan ini, peneliti berupaya mengungkap makna yang 

tidak hanya bersifat estetis, tetapi juga spiritual dan moral. 

 Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua jenis, yaitu sumber primer dan 

sumber sekunder. Sumber primer adalah teks Kidung Wahyu Kolosebo karya Sri Narendra 

yang dijadikan sebagai bahan utama dalam analisis. Sumber sekunder berasal dari 

berbagai literatur yang relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah mengenai konsep 

tazkiyatun nafs, nilai-nilai sufistik, kajian sastra Islam, dan penelitian sebelumnya tentang 

karya Sri Narendra atau kidung bernuansa religius. Seluruh sumber diperoleh dari 

perpustakaan kampus dan jurnal ilmiah daring seperti Google Scholar yang relevan. 

 Pengumpulan data dilakukan melalui studi literatur dan dokumentasi. Studi 

literatur dilakukan dengan cara menelusuri berbagai referensi yang relevan dengan 

konsep penyucian jiwa, nilai-nilai tasawuf, serta kajian terhadap sastra keagamaan. 

Teknik dokumentasi dilakukan dengan menyalin, mencatat, dan mengklasifikasikan lirik-

lirik dalam Kidung Wahyu Kolosebo yang mengandung makna moral dan spiritual. Setiap 

data kemudian dianalisis secara mendalam melalui pembacaan berulang agar ditemukan 

hubungan antara makna simbolik dalam teks dengan ajaran tazkiyatun nafs dalam tasawuf. 

 Analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode analisis isi (content 

analysis) merupakan bentuk analisis mendalam yang dapat menggunakan teknik 

kuantitatif maupun kualitatif terhadap pesan-pesan dengan menggunakan metode ilmiah 

serta tidak terbatas pada jenis variabel yang dapat diukur maupun pada konteks tempat 

pesan-pesan tersebut diciptakan atau disajikan (Naamy, 2022). Analisis isi dalam 

interprestasi hermenutika digunakan untuk menyeleksi dan menafsirkan bagian-bagian 

teks yang relevan dengan tema penyucian jiwa, sedangkan pendekatan hermeneutik 

membantu dalam memahami makna yang tersembunyi di balik simbol-simbol bahasa. 

Proses analisis dilakukan dengan menafsirkan nilai-nilai takhalli (pembersihan diri dari 

sifat tercela), tahalli (penghiasan diri dengan sifat-sifat terpuji), dan tajalli (penyingkapan 

nur Ilahi) yang tercermin dalam lirik-lirik kidung. Hasil interpretasi kemudian 

dibandingkan dengan teori tasawuf klasik untuk memperoleh pemahaman yang 

mendalam. 

 Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi 

sumber dan triangulasi teori aitu untuk menguji keabsahan dan kevalidan dari berbagai 

sudut pandang sehingga diperoleh data yang baik, absah, valid, dan bernilai (Sugiyono, 

2019). Triangulasi sumber dilakukan dengan membandingkan hasil temuan dari teks 

Kidung Wahyu Kolosebo dalam pandangan para tokoh sufi Al-Ghazali. Sedangkan 

triangulasi teori dilakukan dengan mengombinasikan teori tasawuf, teori hermeneutik, 

dan teori semiotik sastra agar hasil penelitian bersifat valid, objektif, dan dapat 

dipertanggungjawabkan. 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025 

 

157 

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

 

Hasil dan Pembahasan 

A. Kidung Wahyu Kolosebo dalam Makna dan Struktur Simbolik 

 Kidung wahyu kolosebo secara maknawi, istilah wahyu diartikan sebagai anugerah 

atau pemberian Ilahi, sedangkan kolo berarti waktu, dan sebo bermakna menghadap 

kepada Sang Pencipta (Fran Siska, 2022). Berikut lirik beserta makna dari Kidung Wahyu 

Kolosebo: 

1) “Rumekso ingsun laku nisto ngoyo woro kelawan mekak howo, howo kang dur angkoro. 

Senajan setan gentayangan, tansah gawe rubedo Hinggo pupusing jaman.” 

 Maknanya: Dengan kekuatan yang dianugerahkan Tuhan, manusia berjuang 

menjaga diri dari perilaku tercela dan hina yang bersumber dari hawa nafsu. 

Dengan sepenuh kesadaran, seseorang berusaha mengendalikan dorongan angkara 

murka yang menyesatkan, meskipun godaan setan akan terus ada hingga akhir 

zaman. 

2) “Hameteg ingsun, nyirep geni wiso murko, meper hardaning ponco, saben ulesing netro. 

Linambaran sih kawelasan, ingkang paring kamulyan Sang Hyang Jati Pengeran.” 

 Maknanya: Dengan tekad yang kuat, manusia berusaha memadamkan 

gejolak amarah dan mengendalikan pancaindra dalam setiap gerak dan 

pandangan. Semua dilakukan dengan dilandasi oleh kasih sayang dan welas asih 

dari Tuhan Yang Maha Mulia, Sang Pemberi Kemuliaan Sejati. 

3) “Jiwanggo kalbu samudro pepuntoning laku, tumuju dateng Gusti Dzat Kang Amurbo 

Dumadi. Manunggaling kawulo Gusti, krenteg ati bakal dumadi, mukti ingsun tanpo 

piranti.” 

 Maknanya: Hati menjadi samudra penuntun segala perilaku manusia 

menuju Tuhan, Sang Pencipta dan Pemelihara seluruh makhluk. Ketika seorang 

hamba telah mencapai penyatuan dengan Tuhannya (manunggaling kawula Gusti), 

setiap kehendak dan doa akan terwujud, serta kebahagiaan sejati tercapai tanpa 

batas dan penghalang. 

4) “Sumebyar ing sukmo madu sarining perwito, maneko warno prodo mbangun projo 

sampurno. Sengkolo tido mukso kolobendu nyoto sirno, tyasing roso mardiko.” 

 Maknanya: Kekuatan spiritual menyebar ke dalam jiwa seperti sari madu 

yang murni, membentuk kesempurnaan diri sebagaimana motif prada yang indah 

pada batik. Segala kesialan dan penderitaan sirna, sehingga melahirkan 

kemerdekaan dan kebebasan batin dalam diri manusia. 

5)  “Mugiyo den sedyo pusoko kalimosodo, yekti dadi mustiko sak jeroning jiwo rogo. Bejo 

mulyo waskito digdoyo bowo leksono, byar manjing sigro-sigro.” 

 Maknanya: Semoga kalimat syahadat menjadi pusaka spiritual yang menjadi 

pelindung jiwa dan raga. Melalui kekuatan kalimat tersebut, keberkahan, 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
158 RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025  

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

kemuliaan, kebijaksanaan, kekuatan, dan kewibawaan akan terwujud secara nyata 

dalam kehidupan manusia. 

6)  “Ampuh sepuh wutuh tan keno iso paneluh, gagah bungah sumringah ndadar ing wayah 

wayah. Satriyo toto sembodo, wirotomo katon sewu kartiko. Ketaman wahyu kolosebo.” 

 Maknanya: Manusia yang telah mencapai kesempurnaan spiritual akan 

memiliki jiwa yang kuat, tidak mudah terpengaruh oleh keburukan atau sihir. Ia 

tampil gagah, berani, penuh semangat, dan bahagia setiap waktu. Sosok tersebut 

menjadi kesatria pembawa kebenaran, penebar kedamaian, dan memperoleh wahyu 

kalasebo sebagai simbol kedekatan dengan Tuhan. 

7)  “Memuji ingsun kanthi suwito linuhung. Segoro gondo arum, suh rep dupo kumelun. 

Ginulah niat ingsun hangidung sabdo kang luhur Titahing Sang Hyang Agung.” 

 Maknanya: Aku mempersembahkan pujian dengan penuh ketundukan 

kepada Tuhan Yang Maha Tinggi. Lautan kehidupan tercium harum seperti dupa 

yang semerbak, melambangkan kemurnian hati, niat, dan tekad dalam 

melantunkan sabda yang luhur sesuai dengan perintah Tuhan Yang Maha Agung. 

8)  “Rembesing tresno tondho luhing netro roso, roso rasaning ati kadyo tirto kang suci. 

Kawistoro jopo montro, kondang dadi pepadang, palilahing Sang Hyang Wenang.” 

 Maknanya: Rembesan kasih Ilahi melahirkan air mata keharuan yang suci, 

menggambarkan penyucian hati dan perasaan. Doa dan mantra yang tulus menjadi 

cahaya penerang kehidupan berkat anugerah Tuhan Yang Maha Kuasa. 

9) “Nowo dewo jawoto, tali santiko bawono, prasido sidhikoro ing sasono asmoroloyo. Sri 

Narendro koosebo winisudo ing gegono, datan gingsir sewu warso.” 

 Maknanya: Sembilan manifestasi dewa Jawa, yang melambangkan sembilan 

penjuru mata angin, menjadi simbol kekuatan alam semesta yang menjaga 

keseimbangan. Di langit spiritual, Sang Raja Kalasebo dimuliakan dan dibaiat 

secara abadi, tidak akan tergantikan atau sirna bahkan hingga seribu tahun 

lamanya (Fran Siska 2022). 

 Dengan demikian, Kidung Wahyu Kalasebo dapat dipahami sebagai tembang yang 

berfungsi untuk mengarahkan hati manusia agar senantiasa kembali dan berserah diri 

kepada Tuhan Yang Maha Esa, dengan harapan memperoleh limpahan rahmat, petunjuk, 

serta anugerah dari-Nya. Kidung ini juga dinilai memiliki nilai sufistik dan mistis 

(Fitriyati, 2020). 

B. Konsep Tazkiyatun Nafs dalam Kidung Wahyu Kolosebo 

 Setelah dilakukan analisis terhadap lirik Kidung Wahyu Kolosebo, penulis 

menemukan bahwa karya sastra religius ini sarat dengan ajaran ketauhidan dan nilai-nilai 

spiritual yang berorientasi pada penyucian jiwa (tazkiyah an-nafs). Kidung ini mengandung 

tuntunan moral bagi manusia agar senantiasa mendekatkan diri kepada Allah dengan 

menjauhi segala bentuk perilaku tercela. Setiap baitnya merefleksikan upaya 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025 

 

159 

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

pengendalian diri, pembersihan hati, dan peningkatan kesadaran spiritual sebagaimana 

diajarkan dalam tasawuf Islam. Melalui penelusuran makna-makna simbolik dan pesan-

pesan moral yang tersirat di dalamnya, dapat diidentifikasi nilai-nilai tazkiyah yang 

sejalan dengan prinsip-prinsip ajaran Imam al-Ghazali tentang takhalli, tahalli, dan tajalli. 

Oleh karena itu, Kidung Wahyu Kolosebo dapat dipahami sebagai ekspresi penyucian jiwa 

dalam tradisi spiritual Jawa yang berpadu dengan nilai-nilai Islam. Berikut tazkiyatun 

nafs dalam kidung wahyu kolosebo: 

1) Tazkiyatun Nafs Takhali dalam Kidung Wahyu Kolosebo 

 Takhali, dimaknai sebagai proses pembersihan diri dari berbagai sifat tercela 

seperti hasad, su’uzan, takabur, ujub, riya’, dan ghadzab, serta menjauhi segala 

bentuk maksiat lahir maupun batin. Dalam pandangan para sufi, maksiat lahir 

berkaitan dengan perilaku buruk yang dilakukan melalui anggota tubuh atau 

pancaindra, sedangkan maksiat batin berakar dari penyakit hati (Musyrifah, 2007).  

 Nilai-nilai spiritual yang terkandung dalam konsep takhali tersebut tercermin 

dalam lirik Kidung Wahyu Kolosebo, sebagaimana pada lirik “Rumekso ingsun laku 

nisto ngoyo woro kelawan mekak howo…” lirik ini yang bermakna “Dengan kekuatan 

yang dianugerahkan Tuhan, manusia berjuang menjaga diri dari perilaku tercela 

dan hina yang bersumber dari hawa nafsu.” Lirik ini menggambarkan usaha 

manusia dalam menahan dan mengendalikan dorongan hawa nafsu yang menjadi 

sumber dari berbagai sifat tercela. Dengan demikian, pesan moral dalam kidung 

tersebut sejalan dengan ajaran tazkiyatun nafs pada tahap takhali, yaitu proses 

penyucian diri dari segala bentuk perilaku pada pembersihan diri dari sifat-sifat. 

Keterkaitan antara ajaran tasawuf dan pesan spiritual dalam kidung ini semakin 

diperkuat oleh pandangan Al-Ghazali dalam Bahrul Abu Bakar yang menyatakan 

bahwa dalam diri manusia terdapat lathifah, yakni esensi terdalam dari hakikat 

kemanusiaan yang menjadi pembeda antara manusia dengan makhluk hidup 

lainnya (Bahrun, 2014). 

2) Tazkiyatun Nafs Tahalli dalam Kidung Wahyu Kolosebo  

 Tahalli merupakan tahap berikutnya dalam proses penyucian jiwa setelah 

takhalli, yakni upaya menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji serta meninggalkan 

kebiasaan buruk melalui latihan spiritual yang dilakukan secara konsisten (Siregar, 

2022). Nilai-nilai tahalli ini tercermin dalam lirik Kidung Wahyu Kolosebo pada lirik 

“Hameteg ingsun, nyirep geni wiso murko, meper hardaning ponco…” yang bermakna 

“Dengan tekad yang kuat, manusia berusaha memadamkan gejolak amarah dan 

mengendalikan pancaindra dalam setiap gerak dan pandangan.” Lirik tersebut 

menggambarkan proses pengendalian diri dan penaklukan emosi, yang menjadi 

esensi dari tahalli sebagai bentuk “kembali,” yakni meninggalkan dosa dan 

kemaksiatan menuju ketaatan dan amal kebajikan setelah menyadari akibat buruk 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
160 RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025  

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

dari perbuatan dosa. Menurut Al-Ghazali dalam Bahrul Abu Bakar, taubat menjadi 

pondasi utama dalam proses penyucian diri sebagai langkah awal menuju kesucian 

jiwa dan kedekatan dengan Allah SWT (Bahrun, 2014). 

 Jiwa yang berhasil melewati proses takhalli dan tahalli akan bergerak menuju 

kondisi nafs al-muthmainnah, yaitu jiwa yang tenang, tenteram, dan penuh 

kepasrahan dalam kedekatannya kepada Allah. Namun, sebelum mencapai derajat 

tersebut, manusia harus melewati beberapa tingkatan jiwa. Pertama, nafs al-

ammarah bi as-su’, yaitu jiwa yang cenderung mendorong manusia kepada 

keburukan dan belum mampu membedakan antara kebenaran dan kesesatan. 

Kedua, nafs al-lawwamah, yaitu jiwa yang menyesali perbuatan dosa dan berupaya 

kembali kepada kebenaran, meskipun belum sepenuhnya stabil dalam 

menundukkan hawa nafsu. Tingkatan nafs al-lawwamah ini menjadi fase peralihan 

menuju nafs al-muthmainnah, di mana manusia mulai menemukan ketenangan batin 

melalui dzikrullah (mengingat Allah) sebagai sarana penyucian spiritual (Bahrun, 

2014). 

 Nilai tahalli juga tampak dalam lirik “Mugiyo den sedyo pusoko kalimosodo…” 

yang bermakna sebagai penguatan iman dan dzikrullah melalui kalimat syahadat 

yang disebut sebagai pusaka kalimosodo, yaitu pusaka spiritual yang menjaga 

kesucian jiwa dan raga. Dalam pandangan Al-Ghazali dalam Bahrul Abu Bakar, 

tahap ini mencerminkan proses pengisian hati dengan cahaya keimanan, ketaatan, 

dan cinta Ilahi setelah terbebas dari sifat-sifat tercela. Ketika jiwa mencapai 

kejernihan dan ketenangan melalui dzikrullah, pengaruh nafsu syahwat dan sifat-

sifat buruk akan tersucikan darinya. Dengan demikian, Kidung Wahyu Kolosebo 

tidak hanya berfungsi sebagai karya sastra bernilai estetika dan spiritual, tetapi 

juga sebagai media pendidikan moral dan tasawuf yang menuntun manusia 

menuju penyempurnaan jiwa serta kedekatan hakiki dengan Allah SWT (Bahrun, 

2014). 

3) Tazkiyatun Nafs Tajalli dalam Kidung Wahyu Kolosebo 

 Tajalli Merupakan tahap tajalli, yaitu keadaan ketika seseorang mencapai 

pencerahan spiritual setelah melalui proses takhalli dan tahalli secara sungguh-

sungguh. Pada fase ini, jiwa telah terbebas dari dorongan nafsu amarah serta 

perilaku tercela, dan dipenuhi dengan sifat-sifat ilahiah yang menumbuhkan rasa 

cinta serta kerinduan yang mendalam kepada Allah SWT (Itris, 1998). 

 Lirik “Jiwanggo kalbu samudro pepuntoning laku…” yang bermakna “Hati 

menjadi samudra penuntun segala perilaku” lirik tersebut menggambarkan tahap 

tajalli, ketika hati yang telah suci menjadi cermin bagi cahaya Ilahi. Pada tahap ini, 

seorang hamba mencapai manunggaling kawula Gusti atau kesadaran spiritual 

tertinggi yang mencerminkan ma’rifatullah. Dalam hubungan dengan sifat-sifat jiwa 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025 

 

161 

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

yang ada dalam diri manusia, tazkiyatun nafs menurut Al-Ghazali berarti 

pembersihan diri dari sifat kebuasan, kebinatangan, dan setan yang kemudian 

mengisi dengan sifat-sifat ketuhanan (Ependi et. al., 2023). 

 Selaras dengan hal tersebut, menurut Al-Ghazali jalan menuju ma’rifat 

adalah menggabungkan antara ilmu dan amal dengan memfungsikan keutamaan-

keutamaan di dunia. Secara psikis dengan memperhatikan kesucian jiwa, yang 

dilakukan dengan dua hal. Pertama Al-Mujahadat yang berarti kesungguhan 

menghilangkan segala hambatan, dan kedua Al-Riyadhat yaitu latihan pendekatan 

diri kepada Allah SWT. Usaha pembersihan diri tersebut dilakukan secara terus-

menerus melalui beberapa maqam, yaitu taubat, sabar dan syukur, khouf dan raja’, 

faqir dan zuhud, tauhid dan tawakal, dan mahabbah. Setelah hal-hal tersebut 

terpenuhi, sampailah ia pada tingkatan paling tinggi yaitu al-ma’rifat atau 

pengetahuan tertinggi tentang Tuhan (Al Ghazali, 1980). 

 Selanjutnya, lirik “Sumebyar ing sukmo madu sarining perwito…” yang 

bermakna “Kekuatan spiritual menyebar ke dalam jiwa seperti sari madu yang 

murni” lirik ini menggambarkan manifestasi dari kesempurnaan spiritual: jiwa 

yang bersih memancarkan kekuatan, kedamaian, dan kebahagiaan sejati. Ini 

merupakan hasil dari tajalli, di mana segala kesengsaraan duniawi lenyap dan 

digantikan oleh ketenangan batin. Jadi setiap manusia perlu melakukan 

pembersihan jiwa, supaya dekat dengan sang Pencipta serta menjadi insan kamil. 

Tazkiyatun nafs diperlukan untuk menumbuhkan spiritual di hati manusia, selamat 

di dunia dan bahagia di akhirat, memperoleh kebahagiaan abadi, hati bersinar dan 

suci (Mulkhan, 1992). 

 Adapun lirik “Ampuh sepuh wutuh tan keno iso paneluh…”  yang bermakna 

“Manusia yang telah mencapai kesempurnaan spiritual akan memiliki jiwa yang 

kuat” lirik ini menggambarkan keadaan jiwa yang telah mencapai maqām al-insān 

al-kāmil, yaitu manusia paripurna yang memiliki kekuatan spiritual tinggi, tidak 

mudah tergoda oleh keburukan, serta senantiasa berada dalam limpahan cahaya 

ketuhanan. Jiwa pada tingkatan ini telah mencapai keseimbangan antara dimensi 

lahir dan batin, serta mampu mengendalikan dorongan hawa nafsu melalui 

penguatan iman dan kesadaran ilahiah. Dalam perspektif Imam al-Ghazali dalam 

Solchan Ghozali menjelaskan kesempurnaan spiritual tersebut hanya dapat dicapai 

melalui pemurnian iman, sebab keimanan yang tercemar oleh sifat riya’ (pamer 

dalam beribadah) dan nifaq (kemunafikan) akan menghalangi seseorang dari 

kedekatan dengan Allah SWT.  

 Imam menurut al-Ghazali, merupakan keyakinan yang tertanam kuat di 

dalam hati, yang terejawantahkan dalam pelaksanaan amal saleh (al-a‘māl aṣ-

ṣāliḥah). Ia menjelaskan bahwa iman memiliki tingkatan atau lapisan yang 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
162 RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025  

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

diibaratkan seperti tujuh puluh pintu (sab‘īn bāb), dan menegaskan bahwa iman 

merupakan seperempat dari keseluruhan bentuk ibadah (rub‘al-‘ibādāt). Lebih 

lanjut, al-Ghazali menempatkan kesabaran sebagai unsur esensial dalam iman, 

bahkan menyebutnya sebagai separuh dari keimanan itu sendiri (aṣ-ṣabr niṣf al-

īmān). Dengan demikian, makna simbolik dalam lirik kidung tersebut selaras 

dengan pandangan al-Ghazali, bahwa kesempurnaan jiwa (al-kamāl an-nafsī) hanya 

dapat dicapai melalui iman yang murni, kesabaran dalam menjalani ujian spiritual, 

dan pengendalian diri dari segala bentuk sifat tercela (Ghozali, 2025). 

 Kemudian, lirik “Memuji ingsun kanthi suwito linuhung. Segoro gondo arum, suh 

rep dupo kumelun. Ginulah niat ingsun hangidung sabdo kang luhur Titahing Sang Hyang 

Agung. Rembesing tresno tondho luhing netro roso, roso rasaning ati kadyo tirto kang suci. 

Kawistoro jopo montro, kondang dadi pepadang, palilahing Sang Hyang Wenang.”  Yang 

bermakna “Aku mempersembahkan pujian dengan penuh ketundukan kepada 

Tuhan Yang Maha Tinggi. Lautan kehidupan tercium harum seperti dupa yang 

semerbak, melambangkan kemurnian hati, niat, dan tekad dalam melantunkan 

sabda yang luhur sesuai dengan perintah Tuhan Yang Maha Agung. Rembesan 

kasih Ilahi melahirkan air mata keharuan yang suci, menggambarkan penyucian 

hati dan perasaan. Doa dan mantra yang tulus menjadi cahaya penerang kehidupan 

berkat anugerah Tuhan Yang Maha Kuasa.” Lirik ini menggambarkan pengalaman 

spiritual ekstatis, di mana pujian, air mata, dan rasa kasih menjadi simbol 

penyatuan antara hamba dan Tuhan. Ini adalah ekspresi tajalli ruhani, yakni 

tersingkapnya kehadiran Ilahi di dalam kesadaran hamba. Jadi setiap manusia 

perlu melakukan pembersihan jiwa, supaya dekat dengan sang Pencipta serta 

menjadi insan kamil. Tazkiyatun nafs diperlukan untuk menumbuhkan spiritual di 

hati manusia, selamat di dunia dan bahagia di akhirat, memperoleh kebahagiaan 

abadi, hati bersinar dan suci. Menurut Al-Ghazali dalam Mulkhan menjelaskan 

bahwa pengetahuan batin dengan obyeknya adalah ruh dan alatnya adalah hati 

nurani/batin manusia, adalah pengetahuan yang sejati dan dapat menghasilkan 

kebenaran yang sejati (Mulkhan, 1992). 

 Terakhir, lirik “Nowo dewo jawoto, tali santiko bawono, prasido sidhikoro ing 

sasono asmoroloyo. Sri Narendro koosebo winisudo ing gegono, datan gingsir sewu warso” 

yanng bermakna “Sembilan manifestasi dewa Jawa, yang melambangkan sembilan 

penjuru mata angin, menjadi simbol kekuatan alam semesta yang menjaga 

keseimbangan. Di langit spiritual, Sang Raja Kalasebo dimuliakan dan dibaiat 

secara abadi, tidak akan tergantikan atau sirna bahkan hingga seribu tahun 

lamanya” lirik ini menggambarkan puncak spiritualitas simbolik, di mana 

kekuatan alam dan manusia bersatu dalam harmoni kosmis. Ini melukiskan 

keseimbangan batin dan eksternal yang menjadi tanda seseorang telah mencapai 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025 

 

163 

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

ketenangan dan kemerdekaan jiwa dalam pandangan al-Ghazali. Al-Ghazali dalam 

Hayu A’la Aslami menjelaskan bahwa kitab Jawahirul Qur’an berisi tentang rahasia 

di balik berbagai amal ibadah dan muamalah. Kitab ini terdiri dari bagian ilmu dan 

amal-amal lahiriah, bagian ilmu dan amal-amal batiniah, bagian akhlak tercela 

yang harus dibersihkan, dan bagian akhlak-akhlak terpuji yang harus dijadikan 

hiasan. Begitu pula kitab Ihya Ulumuddin yang berisikan ajaran tentang adab, 

ibadah, tauhid, akidah, dan tasawuf. Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa 

ciri khas dalam karya beliau adalah membangkitkan kesadaran diri untuk menjadi 

insan kamil yang taat pada Sang Pencipta serta bermanfaat bagi sesama makhluk 

(Aslami, 2016) 

 

Simpulan 

Penelitian terhadap Kidung Wahyu Kolosebo karya Sri Narendra menunjukkan bahwa karya 

sastra Jawa ini merupakan representasi mendalam dari spiritualitas dan ajaran penyucian 

jiwa yang selaras dengan konsep tazkiyatun nafs dalam tasawuf Islam. Kidung ini tidak 

hanya berfungsi sebagai produk estetika budaya, melainkan juga sebagai sarana 

transendental yang merefleksikan perjalanan batin manusia menuju penyempurnaan diri 

dan kedekatan dengan Allah SWT. 

 Melalui pendekatan hermeneutik-sufistik, penelitian ini mengungkap bahwa 

struktur naratif dan simbolisme dalam Kidung Wahyu Kolosebo menggambarkan tiga 

tahapan penyucian jiwa sebagaimana dijelaskan oleh Imam Al-Ghazali, yaitu takhalli, 

tahalli, dan tajalli. Tahap takhalli tercermin dalam bagian awal kidung yang 

menggambarkan perjuangan manusia untuk melepaskan diri dari sifat-sifat tercela seperti 

amarah, kesombongan, serta nafsu duniawi. Tahap ini merupakan pondasi spiritual yang 

menyiapkan jiwa untuk menerima nilai-nilai ilahiah. 

 Selanjutnya, tahap tahalli ditunjukkan melalui ajaran moral dan spiritual yang 

menekankan pentingnya menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji seperti sabar, ikhlas, dan 

tawakal. Proses internalisasi nilai-nilai luhur ini menjadi bentuk realisasi dari kesadaran 

etis dan spiritual yang lahir dari hati yang telah dibersihkan. Kemudian, tahap tajalli 

digambarkan sebagai puncak pengalaman spiritual ketika tokoh utama memperoleh 

“wahyu kolosebo,” simbol dari pencerahan batin dan penyatuan kehendak manusia 

dengan kehendak Ilahi. Pada tahap ini, jiwa mencapai keadaan tenang, tunduk, dan 

damai sepenuhnya di hadapan Allah SWT. 

 Secara keseluruhan, hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa Kidung Wahyu 

Kolosebo tidak hanya berisi pesan moral dan keindahan bahasa, tetapi juga mengandung 

nilai-nilai pendidikan spiritual yang mendalam. Nilai-nilai tersebut sejalan dengan ajaran 

tasawuf klasik dan berfungsi sebagai media dakwah serta pembinaan akhlak yang relevan 

bagi masyarakat modern. 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
164 RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025  

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 Dengan demikian, karya ini membuktikan bahwa sastra tradisional Jawa dapat 

menjadi jembatan antara ajaran Islam dan kearifan lokal, menghadirkan harmoni antara 

nilai-nilai sufistik dengan budaya spiritual Nusantara. Kidung Wahyu Kolosebo merupakan 

manifestasi kesatuan estetika, etika, dan spiritualitas yang menjadikan sastra sebagai 

wahana penyucian jiwa dan pembentukan karakter insan kamil. 

 

Referensi 

Al Ghazali. 1980. Ihya Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr VIII. 

Aslami, Hayu A’la. 2016. “Konsep Tazkiyatun Nafs Dalam Kitab Ihya Ulumuddin Karya 

Imam Al-Ghazali.” IAIN Salatiga 28. 

Bahrun Abu Bakar. 2014. Ringkasan Ihya Ulumuddin: Karya Imam Al-Ghazali, Terjemahkan 

Oleh Bahrun Abu Bakar. Bandung: Sinar Baru Algensindo, Cetakan Ke-3. 

Biantoro, Oktio Frenki. 2024. “Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam Pada Lagu Kidung 

Wahyu Kolosebo.” Vilvatikta: Jurnal Pengembangan Bahasa Dan Sastra Daerah 2(1):1–11. 

https://afeksi.id/journal3/index.php/jpbd/index. 

Bungsu Ratih Puspitorin. 2018. “Jelajah Jawa Tengah Ragam Bahasa dan Sastra JawaTengah.” 

Surakarta: Borobudur Inspira Nusantara. 

Fitriyati, Hikmatun Balighoh Nur. 2020. “Pengaruh Terapi ‘Kidung Wahyu Kalaseba’ 

Terhadap Resiliensi Psikologis Menghadapi Pandemi Covid-19 Bagi Mahasiswa Prodi 

Tasawuf Dan Psikoterapi Universitas Islam Negeri Walisongo.” Piwulang : Jurnal 

Pendidikan Bahasa Jawa 8(2):176–85. doi:10.15294/piwulang.v8i2.43337. 

Fran Siska, Erlin. 2022. “Nilai-Nilai Tasawuf Dalam Kidung Wahyu Kalasebo Karya Sri 

Narendra Kalasebo Dan Implementasinya Dalam Kehidupan Masa Kini.” UIN 

WALISONGO. 

Ghozali, S. 2025. “Konsep Insan Kamil Dalam Kurikulum Pai.” Tasyri: Jurnal Tarbiyah-

Syariah-Islamiyah 32(01):168–81. https://e-journal.stai-

iu.ac.id/index.php/tasyri/article/view/872. 

Itris, Muhammad. 1998. Mu’jam At-Ta’biraat Al-Quraniyah. Kairo: Dar As-Tsaqafah Lin-

Nasyr, Cet. I. 

Mulkhan, Abdul Munir. 1992. Mencari Tuhan Dan Tujuh Jalan Kebebasan (Sebuah Esai 

Pemikiran Imam Al-Ghazali). . Jakarta: Bumi Aksara. 

Musyrifah. 2007. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada. 

Naamy, Nazar. 2022. Metode Penelitian Kualitatif Dasar-Dasar & Aplikasinya. 

Rifay, Siregar. 2022. Tasawuf Dari Sufisme Klasik Ke Neosufisme. Jakarta: PT. Raja Grafindo 

Persada, Cet. II. 

Sugiyono. 2013. Metodologi Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D. Bandung: Penerbit 

Alfabeta, Cetakan ke-19. 

Sugiyono. 2019. Buku Ajar Metodelogi Penelitian (Penelitian Kualitatif Dan Kuantitatif). 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
RECOMS: JURNAL PENELITIAN DAN PENGABDIAN VOL.2 NO.2 DESEMBER 2025 

 

165 

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM  

 

Susanti, Anistia Angga. 2021. “PESAN DAKWAH DALAM LIRIK LAGU KIDUNG 

WAHYU KALASEBA (Analisis Semiotik Charles Sander Peirce).” INSTITUT 

AGAMA ISLAM NEGERI PONOROGO. 

Yunan, Muhammad, Rustam Ependi, and Nazrial Amin. 2023. “Model Pendidikan 

Tazkiyatun Nafs Dalam Membentuk Akhlakul Karimah Peserta Didik Di Madrasah 

Aliyah Swasta Tarbiyah Islamiyah Kab. Deli Serdang.” JIM: Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Pendidikan Sejarah, 8.2 (2023), 560–69. doi:<https://doi.org/10.24815/jimps.v8i2.24720>. 

Zakia, Arini Zakia, Maryatul kibtiyah, Hilma Nadia Faylasufa, Abdullah Nur, and Ahmad 

Zidni Ilman. 2024. “Aplikasi Tazkiyatun Nafs Dalam Psikoterapi Islam.” Hisbah: 

Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah Islam 21(2):109–31. 

doi:10.14421/hisbah.2024.212-07. 

 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/recoms/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

