
 

 

 

 

Sathar: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab 

Vol. 3 No.1 Mei 2025 

E-ISSN: 2987-0909 
 

 

PEMAHAMAN DAN PENERAPAN  

AL-ISTIKHDAM & AL-ISTIHRAD DALAM SASTRA BAHASA ARAB 

 
Sukma Indriati, Azizah Sabrina Gajah, Devi Humaira Hayati, Harun Al-Rasyid 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

 Corresponding E-mail:  azizahsabrinag@gmail.com     

ABSTRACT 

The purpose of this study is to analyze the understanding and application of the 

concepts of Al-Istikhdam and Al-Istihrad in Arabic literature, particularly in the 

science of Badi', which studies beauty and rhetorical techniques in language. Al-

Istikhdam refers to the use of words or expressions chosen with a specific purpose 

to reinforce a certain message or effect in a literary work, while Al-Istithrad relates 

to the repetition or addition of unexpected elements to create a dramatic effect or 

increase the depth of meaning. Both concepts have an important role in creating 

beauty and expressive power in Arabic. This study examines how these two 

techniques are applied in classical and modern Arabic literary texts, and their 

effect on the reader's understanding of the meaning conveyed. In this research, a 

qualitative approach is used with the method of library research and literature 

review. This study focuses on scholarly journals. Secondary data is the database 

used, which is obtained through collecting information from various relevant 

reading sources, such as books, journals, and online articles. The results of this 

study are expected to provide a deeper insight into the techniques of Badi' and its 

contribution to the rich Arabic literary tradition. 

Keywords: Science Badi', Istikhdam, Istithdrad 

This work is licensed under Creative Commons Attribution License 4.0 CC-BY 

International license. DOI: 10.59548/js.v3i1.360 

 

 

 

 

 

 

mailto:%20azizahsabrinag@gmail.com


 

       
40 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

Pendahuluan 

Perkembangan kesusastraan Arab pada era jahiliyah ditandai dengan kemunculan 

berbagai bentuk sastra, baik prosa maupun puisi, yang diperkenalkan oleh masyarakat 

Arab pada masa tersebut. Perkembangan ini didorong oleh aktivitas tahunan yang 

berlangsung selama musim haji, di mana diadakan berbagai perlombaan pidato dan 

pembacaan syair di sejumlah pusat kegiatan, termasuk di pasar Ukaz. Kegiatan-

kegiatan ini memberikan kesempatan luas bagi para sastrawan untuk mengasah 

bahasa dan gaya bertuturnya, dengan menghasilkan ungkapan-ungkapan yang 

menarik dan indah, baik dari segi lafadz, keindahan kata-kata yang dipilih, maupun 

kedalaman maknanya (Nuha, 2021). 

Keindahan dan kelembutan bahasa adalah tema yang tak pernah pudar untuk 

dikaji. Aspek-aspek ini telah melahirkan berbagai ungkapan yang indah dan bermakna 

dalam khazanah sastra. Terlebih lagi, setelah turunnya Al-Qur’an, yang menjadi salah 

satu sumber inspirasi utama dalam menciptakan keindahan dan kelembutan dalam 

berbahasa. Dalam tradisi Islam, Al-Qur'an dianggap sebagai salah satu sumber 

keindahan dan kebahasaan bagi para penyair dan penulis prosa. Mereka mengakui Al-

Qur'an sebagai puncak balaghah (Nahj Al-balaghah) dan sebagai model utama (Al-

Namuzaj Al-Mitsliy) dalam pembuatan syair. Posisi al-Qur'an sangat penting, serta 

memiliki pengaruh besar terhadap pola hidup, pola pikir, dan cara berbicara umat 

Islam (Nuha, 2021). 

Seluruh umat sepakat bahwa salah satu bentuk kemukjizatan Al-Qur'an terletak 

pada keindahan bahasa yang tidak dapat ditandingi oleh ungkapan manapun. Gagasan 

tentang nilai keindahan dan keluhuran tradisi sastra dalam Al-Qur'an tidak hanya 

diakui di kalangan para pengkaji kesusastraan dan bahasa, tetapi juga telah menjadi 

doktrin agama yang fundamental. Otentisitas Al-Qur'an berlandaskan pada ajaran 

bahwa tidak mungkin ada seorang pun yang mampu meniru Al-Qur'an, baik dari segi 

isi maupun keindahannya. Tidak ada manusia yang dapat menciptakan ungkapan-

ungkapan serupa dengan Al-Qur'an. Semua hal tersebut sudah lebih dari cukup untuk 

membuktikan bahwa al-Qur'an merupakan sebuah mukjizat yang luar biasa. Oleh 

karena itu, tantangan yang diberikan di tahap akhir disampaikan dengan pernyataan 

yang sangat jelas dan tegas, tidak hanya ditujukan kepada masyarakat yang hidup 

pada masa turunnya Al-Qur'an, tetapi juga kepada setiap individu yang meragukan, di 

mana pun dan kapan pun mereka berada (Nuha, 2021). 

Pada masa permulaan Islam, ilmu Balaghah belum terwujud sebagai disiplin ilmu 

yang terorganisir seperti yang kita kenal saat ini. Namun, perkembangan ilmu ini terus 

berlangsung secara bertahap. Perjalanan awalnya dimulai dengan kajian sastra 

terhadap beberapa syair dan pidato dari era Jahiliyah, kemudian berlanjut pada 

pengkajian syair dan sastra di masa awal Islam. Hingga di masa pemerintahan Daulah 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 

 

41 

Umayyah, kita dapat melihat perkembangan yang sangat menggembirakan dalam ilmu 

Balaghah (Nuha, 2021). 

Perkembangan ilmu Balaghah yang semakin pesat pada abad ke-III H ditandai 

dengan hadirnya sejumlah tokoh terkemuka beserta karya-karya agung mereka. Di 

antara tokoh-tokoh tersebut adalah Abu ‘Ubaidah (w. 211 H), Ibnu Qutaibah (w. 276 

H), Ibnu Hasan al-Rumani (w. 284 H), al-Farra’ (w. 207 H), dan Al-Jahizh (w. 255 H). 

Abu ‘Ubaidah menciptakan buku berjudul Ilmu Majaz Al-Qur’an yang membahas 

tentang majaz dalam Al-Qur’an. Sementara itu, Ibnu Qutaibah menghasilkan karya 

berjudul Ta’wil Musykil Al-Qur’an, yang menjelaskan berbagai permasalahan dalam 

penafsiran Al-Qur’an. Al-Farra’ juga menyusun kitab Ma’anil Qur’an, yang meskipun 

didominasi dengan kajian ilmu Nahwu, tidak mengabaikan pembahasan mengenai 

ilmu Balaghah. Di sisi lain, al-Rumani menulis buku An-Naktu Fi I’jazil Qur’an yang 

semakin menambah khazanah penting dalam bidang ini. 

Balaghah dapat diartikan sebagai cara penyampaian pesan yang dilakukan dengan 

ungkapan yang fasih dan relevan, menghubungkan lafal dengan makna yang ingin 

disampaikan. Dalam prosesnya, sangat penting untuk memperhatikan situasi dan 

kondisi di mana pesan tersebut diungkapkan, serta menjaga kepentingan pihak yang 

menerima pesan. Balaghah memiliki peranan yang signifikan, mampu memberikan 

dampak yang mendalam pada pihak penerima. Oleh karena itu, Balaghah dipahami 

sebagai ilmu yang membahas teknik untuk menyampaikan bahasa dengan keindahan, 

mengandung nilai estetika, serta bermakna sesuai dengan konteks yang ada, sehingga 

dapat meninggalkan kesan yang sangat mendalam bagi pendengar dan pembacanya 

(Nuha, 2021). 

Kehadiran Imam As-Sakaki pada abad ke-VII H menandai perkembangan 

signifikan dalam ilmu Balaghah sebagai suatu disiplin ilmu. Ia membagi Ilmu Balaghah 

menjadi tiga cabang utama, yaitu Ilmu Ma'ani, Ilmu Bayan, dan Ilmu Badi'. Meskipun 

demikian, Imam As-Sakaki menyatukan Ilmu Bayan dan Ilmu Badi' dalam satu istilah 

yang disebut Ilmu al-Mahasin, yang kemudian dibagi menjadi dua kategori: Al-Mahasin 

al-Lafziyyah dan Al-Mahasin Ma'nawiyyah. Selain itu, beliau juga menyusun karya 

monumental yang menjelaskan berbagai aspek ilmu ini, serta ilmu pengetahuan bahasa 

Arab lainnya. Karya tersebut dikenal dengan nama Miftahul 'Ulum. Pembagian ilmu 

Balaghah ke dalam tiga istilah, yaitu Ilmu Ma’ani, Bayan, dan Badi’, seperti yang kita 

kenal saat ini, pertama kali dilakukan oleh Al-Khatib al-Qazwainy (w. 729 H) pada 

abad ke-VII H. Hal ini terdapat dalam karyanya yang berjudul Talkhisul Miftah, yang 

merupakan ringkasan dari kitab Miftahul ‘Ulum karya As-Sakaki (Nuha, 2021). 

Ilmu Badi’ adalah ilmu yang mengkaji cara-cara memperindah dan memperhalus 

kalimat dalam bahasa Arab. Dengan ilmu ini, kita dapat menghiasi lafadz-lafadz 

berbahasa Arab serta makna-makna yang terkandung di dalamnya dengan bentuk 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
42 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

yang menawan dan estetik. Istilah “badi’” digunakan karena dalam bahasa Arab, 

lafadz dan makna suatu kata tidak tampak sebelum diungkapkan. Orang pertama yang 

menyusun ilmu ini adalah Abd Allah ibn Mu’taz, seorang penyair terkenal, ahli sastra, 

dan sufi. Ia kemudian diikuti oleh Qudamah ibn Ja’far. Abd Allah ibn Mu’taz 

menyampaikan ide-ide dan gagasannya dengan ungkapan syair yang indah, yang 

kemudian disusun dalam kitabnya yang berjudul “Al-Badi’. Beberapa uslub (gaya 

bahasa) penting yang menjadi fokus kajian dalam Ilmu Badi’ ini meliputi: jinas 

(harmonisasi bunyi), thibaq (kesesuaian bunyi), saja’ (keselarasan bunyi akhir), 

muqabalah (kesesuaian makna), dan tauriyah (penampakan makna yang tidak 

diinginkan) (Nuha, 2021). 

 

Tinjauan Pustaka 

Merunjuk pada data yang telah dikumpulkan, beberapa peneliti memberikan 

pendapat mengenai makna dari balaghah. Mamat Zaenuddin (2010), mengungkapkan 

bahwa Secara ilmiah, ilmu Balâghah adalah suatu disiplin yang membimbing para 

pembelajarnya untuk mampu mengungkapkan ide, pemikiran, dan perasaan dengan 

dasar kejernihan jiwa serta ketelitian dalam menangkap keindahan dan kejelasan 

perbedaan di antara berbagai macam uslub (ungkapan). Dengan menguasai konsep-

konsep balâghah, seseorang dapat memahami seluk-beluk bahasa Arab serta menggali 

rahasia-rahasia yang terkandung dalam kemukjizatan Alquran dan al-Hadits (Mamat 

Zaenuddin, 2010). 

Penelitian lainnya juga memberikan pendapat, Menurut Ali al-Jarimi dan Mushthafa 

Amin, balaghah adalah Mengungkapkan makna estetik dengan jelas memerlukan 

penggunaan ungkapan yang tepat, yang mampu menyentuh jiwa pendengar. Selain 

itu, penting untuk menjaga relevansi setiap kalimat dengan konteks tempat di mana 

ungkapan tersebut disampaikan, serta memastikan kesesuaian dengan pihak yang 

diajak bicara (Nuha, 2021).  

Menurut Al-Hasyimi, balaghah dapat didefinisikan dan dipahami sebagai berikut: 

Keserasian dan kesesuaian ungkapan bahasa dengan kondisi serta situasi khitab (orang 

yang diajak berbicara) sangat penting. Hal ini harus disertai dengan kejelasan lafadz 

yang digunakan, baik itu dalam bentuk mufrad maupun tarkib (susunan kata). 

Sedangkan definisi dan pengertian balaghah dalam pandangan Abdullah Syahhatah 

definisi yang tepat mengenai istilah Balaghah dalam kalimat adalah kemampuan 

pembicara untuk berhasil menyampaikan maksudnya dengan baik kepada pendengar. 

Hal ini tercermin dari keberhasilan pesan yang disampaikan mencapai sasaran, serta 

menimbulkan kepuasan pada akal dan perasaan pendengar (Nuha, 2021). 

Dari berbagai definisi yang ada, dapat disimpulkan bahwa esensi dari Balaghah 

terletak pada kemampuan untuk menyampaikan pesan dengan ungkapan yang jelas 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 

 

43 

dan tepat. Hal ini mencakup kesesuaian antara lafazh dan makna yang ingin 

disampaikan, serta perhatian terhadap situasi dan konteks saat ungkapan itu 

diutarakan. Selain itu, penting juga untuk mempertimbangkan kepentingan penerima 

pesan dan menciptakan dampak yang mendalam dalam diri mereka. Dengan 

demikian, balaghah merupakan ilmu yang mengkaji cara-cara untuk mengekspresikan 

bahasa dengan indah, memiliki nilai estetika, serta mampu memberikan makna yang 

relevan dengan situasi dan kondisi yang ada, sekaligus meninggalkan kesan yang 

sangat mendalam bagi pendengar dan pembaca (Nuha, 2021).  

Fokus utama dalam penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana teknik Al-

Istikhdam dan Al-Istihrad berkontribusi terhadap keindahan bahasa dalam Al-Qur'an. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi pola-pola linguistik, struktur kalimat, 

dan pilihan kata yang digunakan dalam teks Al-Qur'an, serta menjelaskan dampak 

sastra dan maknawi dari teknik-teknik tersebut terhadap pemahaman pembaca. 

Dengan demikian, penelitian ini berusaha memperdalam apresiasi terhadap keindahan 

sastra dalam Al-Qur'an (Marliana et al., 2025). 

 

Metode Penelitian 

Dalam penelitian ini, digunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian 

pustaka dan tinjauan literatur. Studi ini berfokus pada jurnal ilmiah, data sekunder 

menjadi basis data yang digunakan, yang diperoleh melalui pengumpulan informasi 

dari berbagai sumber bacaan yang relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel online. 

Penelitian ini menerapkan analisis deskriptif, di mana setiap tahap analisis 

menghasilkan kesimpulan yang relevan mengenai subjek yang diteliti serta 

menggambarkan kondisi yang ada. Penggunaan tinjauan literatur dalam penelitian 

kualitatif harus mematuhi asumsi-asumsi metodologis tertentu. Oleh karena itu, 

pendekatan ini harus dilakukan secara induktif agar tidak memengaruhi pertanyaan 

yang diajukan oleh peneliti. Sifat eksploratif dari penelitian kualitatif, yang berupaya 

menyelidiki hal-hal baru yang belum banyak diketahui oleh masyarakat luas dan ingin 

dipelajari lebih dalam, seringkali berkaitan dengan fenomena kontemporer (Tintingon 

et al., 2023). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Dalam penelitian Ulil Nuha (2021), mengungkapkan bahwa istilah "’Ilm al-Balaghah" 

terbentuk dari dua kata, yaitu 'ilm dan al-Balaghah. Kata "ilmu" dapat dipahami sebagai 

nama untuk suatu bidang tertentu. Selain itu, "ilmu" merujuk pada materi-materi yang 

dibahas dalam kajian suatu disiplin ilmu (al-Qadhaya allati tubhatsu fihi). Dalam konteks 

lain, "ilmu" juga mengacu pada pemahaman yang dimiliki seseorang mengenai materi 

kajian dalam bidang tertentu. Secara etimologi, makna balaghah dapat dijelaskan sebagai 

berikut: (الوصول) sampai atau (الانتهاء) mencapai. Menurut al-Hasyimi, balaghah dalam 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
44 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

konteks kesastraan dapat diartikan sebagai penekanan makna dan pemahaman kalimat 

yang jelas, sehingga dapat tertanam dalam hati pembaca atau pendengarnya. Al-Mukaffa 

menambahkan bahwa balaghah terdiri dari beragam makna yang muncul dari suatu 

kalimat melalui berbagai cara, baik itu isyarat, percakapan, pidato, diskusi, surat-

menyurat, maupun karya tulis yang umumnya merupakan “wahyu” dalam bentuk kalimat 

yang indah, ringkas, tepat, dan lugas (Nuha, 2021). 

Dalam gaya bahasa ini, keindahan muncul sebagai salah satu sifat yang paling 

menonjol. Gaya ini menampilkan khayalan yang memukau, dengan gambaran yang halus 

dan menyentuh hati. Oleh karena itu, perhatian terhadap kajian balaghah seharusnya 

menjadi fokus serius bagi umat Islam, khususnya bagi para pengkaji dan penelaah 

diskursus Al-Qur’an. Abu Hilal al-‘Askari menilai bahwa kedudukan ilmu balaghah sangat 

strategis dan penting. Ia menempatkannya di urutan kedua setelah ilmu yang 

berhubungan dengan ma’rifatullah (teologi), yang juga memerlukan perhatian mendalam. 

Keberadaan ilmu ini perlu dijaga dan dipertahankan melalui pendidikan yang 

berkelanjutan. Sebab, siapa pun yang mengabaikan ilmu balaghah akan kehilangan 

pemahaman tentang sisi kemukjizatan al-Qur’an, baik dari keindahan susunan lafaznya, 

keunikan struktur kalimatnya, maupun keindahan lainnya yang terkait dengan maknanya 

(Nuha, 2021). 

Ilmu Balâghah adalah disiplin yang mempelajari aspek-aspek kalimat, meliputi 

makna, struktur, pengaruh terhadap jiwa, serta keindahan dan ketepatan pilihan kata 

sesuai dengan konteks. Untuk mencapai pemahaman yang mendalam dalam bidang 

ini, terdapat tiga sub-ilmu yang menjadi fokus utama. Pertama, Ilmu Bayân adalah 

sebuah disiplin yang bertujuan untuk mengungkapkan makna melalui beragam uslub. 

Fokus utama ilmu ini adalah pada berbagai cara atau uslub yang digunakan untuk 

menyampaikan ide yang sama. Ilmu Bayân memiliki peran penting dalam memahami 

berbagai kaidah pengungkapan, sebagai seni yang mencermati setiap uslub, serta 

sebagai alat untuk menjelaskan seluk-beluk balâghah. Ruang lingkup kajiannya 

meliputi tasybîh, majâz, dan kinâyah. Kedua, Ilmu Ma’âni adalah cabang ilmu yang 

mempelajari cara menyampaikan ide atau perasaan dalam bentuk kalimat yang sesuai 

dengan konteks dan keadaan tertentu. Dalam ilmu ini, terdapat beberapa aspek 

penting yang menjadi fokus kajian, antara lain: kalâm beserta jenis-jenisnya, tujuan 

dari kalâm, konsep washl dan fashl, qashr, dzikr dan hadzf, serta îjâz, musâwâh, dan ithnâb.  

Ketiga, Ilmu Badî’ merupakan ilmu yang mengkaji cara untuk memperindah ungkapan, 

baik dari segi lafazh maupun makna. Dalam ilmu ini, terdapat dua bidang utama yang 

dibahas, yaitu muhassinât lafzhîyyah dan muhassinât ma’nawiyyah. Muhassinât lafzhîyyah 

mencakup aspek-aspek seperti jinâs, iqtibâs, dan saja’. Sementara itu, muhassinât 

ma’nawiyyah terdiri dari tautan-tautan seperti tauriyyah, tibâq, muqâbalah, husn al-ta’lîl, 

ta’kîd al-madh bimâ yusybih al-dzammm, serta uslûb al-hakîm (Mamat Zaenuddin, 2010) 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 

 

45 

Ibn Mu’taz merupakan salah satu tokoh penting dalam perkembangan ilmu balaghah, 

terutama dalam cabang ilmu Badi’. Ia diakui sebagai orang pertama yang merumuskan 

metode analisis untuk menilai karya sastra Arab, suatu pendekatan yang sebelumnya 

belum ada. Dalam karya tulisnya yang berjudul al-Badi’, ia mengenalkan konsep-konsep 

baru yang menjadi pedoman dalam menilai keindahan bahasa serta menetapkan kriteria-

kriteria tertentu dalam analisis sastra. Walaupun gaya bahasa badi’ telah digunakan sejak 

era jahiliyyah oleh para penyair, Ibn Mu’taz lah yang pertama kali menyusun sistematika 

dan mendefinisikan istilah-istilah dalam ilmu badi’ secara lebih jelas. Ia juga menegaskan 

bahwa konsep-konsep yang dia perkenalkan itu belum pernah dirumuskan oleh ulama 

sebelumnya dalam kitabnya yang berjudul al-Badi’, Ibnu Mu’taz mengelompokkan 

pembahasan badi’ ke dalam delapan belas bagian, yang kemudian ia susun dalam dua bab 

utama (Sri Wahyuni, Cut dan Maryatut Tasnimah, 2022). 

Dalam karya ilmiahnya, Hamzah Multazim dan Hasan Basri mendefinisikan ilmu 

Badi' sebagai cabang ilmu sastra yang mempelajari seni menyusun kalimat dengan 

keindahan yang seimbang antara lafaz dan makna. Keindahan ini dicapai melalui struktur 

bahasa yang dirancang untuk mempermudah pemahaman, menciptakan harmoni bunyi, 

dan memberikan kesan yang mendalam bagi pembacanya. Ilmu Badi’ bertujuan untuk 

menghias susunan kata dengan elemen-elemen estetis, sehingga kalimat tersebut tidak 

hanya memiliki makna yang jelas tetapi juga daya tarik emosional yang kuat. Ilmu Badi’ 

mengajarkan cara mengolah bahasa menjadi alat komunikasi yang tidak hanya 

menyampaikan pesan tetapi juga menyentuh jiwa (Hamzah Multazim, Busri, 2018). 

Ilmu Badi' adalah ilmu yang mempelajari tata cara serta metode untuk memperindah 

dan menghias kalimat dalam bahasa Arab. Dengan kata lain, ilmu ini berfokus pada 

pengembangan keindahan bahasa melalui penggunaan berbagai teknik dan gaya. 

البديع عو علم يعرف به الوجوه والمزايا التي تزيد الكلام حسنا وطلاوة وتكسوه بهاء ورونقا بعد مطابقته  

 لمقتض الحال 

Artinya: Ilmu Badi’ ialah suatu ilmu yang dengannya dapat diketahui bentuk-bentuk dan 

keutamaan- keutamaan yang dapat menambah nilai keindahan dan estetika suatu ungkapan, 

membungkusnya dengan bungkus yang dapat memperbagus dan mepermolek ungkapan itu, 

disamping relevansinya dengan tuntutan keadaan (Nuha, 2021). 

Berdasarkan dari hasil penelitian, peneliti menarik kesimpulan bahwasanya imu Badi' 

adalah cabang dari ilmu Balaghah yang memfokuskan pada keindahan dalam bahasa, 

khususnya dalam hal penyusunan lafaz dan pengungkapan makna. Ilmu ini bertujuan 

untuk menciptakan keselarasan dan keindahan melalui pilihan kata dan struktur kalimat, 

yang dapat memperkaya pesan yang disampaikan dalam teks, baik itu dalam Al-Qur'an 

maupun karya sastra Arab. Dengan mempelajari ilmu Badi’, seseorang dapat memahami 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
46 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

lebih dalam tentang cara-cara bahasa digunakan untuk menyampaikan makna secara 

indah dan emosional. 

Studi terdahulu mengungkapkan bahwa, Al-Istikhdam merupakan penggunaan 

lafaz yang memiliki dua makna. Dalam konteks tertentu, satu makna digunakan 

terlebih dahulu, diikuti oleh zamir (suara merdu) yang merujuk pada makna lainnya. 

Metode ini tidak hanya memperdalam pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Quran, 

tetapi juga memperkaya maknanya. Sebagai contoh, kata "syahr" digunakan untuk 

menggambarkan bulan sabit dalam surat Al-Baqarah ayat 185, yang selanjutnya 

dikaitkan dengan makna bulan Ramadhan. Hal ini menunjukkan ketepatan dan 

keindahan dalam penyampaiannya (Mamat Zaenuddin, 2010). 

Al-Istikhdam dan Al-Istihrad merupakan dua konsep yang sangat penting dalam 

kajian bahasa, terutama dalam konteks retorika dan sastra Arab. Al-Istikhdam diartikan 

sebagai penggunaan lafazh yang memiliki makna ganda, di mana salah satu makna 

diungkapkan secara langsung, sedangkan makna lainnya dijelaskan melalui kata ganti 

atau isyarat. Teknik ini memberikan kedalaman makna yang memperkaya teks, serta 

menambah keindahan retoris dalam komunikasi. Sementara itu, Al-Istihrad adalah 

teknik berpindah dari tema utama ke subtema lain sebelum kembali ke pokok bahasa 

yang semula. Pendekatan ini sering dipakai sebagai sarana untuk memberikan 

penjelasan tambahan atau konteks yang relevan, sehingga dapat memperkaya narasi 

dan mempertahankan perhatian pembaca atau pendengar (Marliana et al., 2025). 

Imas Marliana dan Farhatul Fadhilah berpendapat bahwa, Al-Istikhdam dan Al-

Istihrad merupakan dua konsep yang sangat penting dalam kajian bahasa, terutama 

dalam konteks retorika dan sastra Arab. Al-Istikhdam diartikan sebagai penggunaan 

lafazh yang memiliki makna ganda, di mana salah satu makna diungkapkan secara 

langsung, sedangkan makna lainnya dijelaskan melalui kata ganti atau isyarat. Teknik 

ini memberikan kedalaman makna yang memperkaya teks, serta menambah keindahan 

retoris dalam komunikasi. Sementara itu, Al-Istihrad adalah teknik berpindah dari tema 

utama ke subtema lain sebelum kembali ke pokok bahasa yang semula. Pendekatan ini 

sering dipakai sebagai sarana untuk memberikan penjelasan tambahan atau konteks 

yang relevan, sehingga dapat memperkaya narasi dan mempertahankan perhatian 

pembaca atau pendengar (Marliana et al., 2025). 

Al-Istikhdam dan Al-Istihrad merupakan dua konsep penting dalam bahasa Arab 

yang berkaitan dengan penggunaan dan pengembangan bahasa dalam konteks sastra. 

Al-Istikhdam merujuk pada pemanfaatan bahasa dalam konteks praktis, sementara Al-

Istihrad berhubungan dengan penggalian dan eksplorasi makna yang lebih dalam pada 

teks bahasa Arab. Al-Istikhdam mengacu pada penggunaan bahasa yang efektif dan 

tepat dalam menyampaikan pesan. Teknik ini meliputi pemilihan kata, struktur 

kalimat, dan gaya bahasa yang digunakan untuk menciptakan kedalaman makna. 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 

 

47 

Dalam konteks Al-Qur'an, Al-Istikhdam memberikan kesempatan bagi penulis untuk 

menyampaikan ide-ide kompleks dengan cara yang jelas dan menarik, sehingga 

pembaca dapat merasakan keindahan linguistik sekaligus mendalami makna yang 

terkandung di dalamnya (Marliana et al., 2025).  
 

A. Al-Istikhdam 

Yusuf berpendapat bahwa, Al-Istikhdam adalah istilah yang merujuk pada 

penggunaan bahasa yang efektif dan tepat untuk menyampaikan pesan. Teknik ini 

mencakup pemilihan kata, struktur kalimat, dan gaya bahasa yang digunakan untuk 

menciptakan kedalaman makna. Dalam konteks Al-Qur'an, Al-Istikhdam 

memungkinkan penulis untuk menyampaikan ide-ide yang kompleks dengan cara 

yang jelas dan menarik. Dengan demikian, pembaca dapat merasakan keindahan 

linguistik sekaligus mendalami makna yang terkandung di dalamnya (Yusuf, 2019).  

Al-Istikhdam, dalam pengertian bahasa, berasal dari kata "istakhdama" yang berarti 

menggunakan atau memanfaatkan sesuatu untuk tujuan tertentu. Dalam konteks studi 

Al-Qur'an, Al-Istikhdam merujuk pada gaya bahasa atau metode yang digunakan dalam 

Al-Qur'an untuk menyampaikan pesan kepada pembacanya. Al-Istikhdam sering kali 

berkaitan dengan pemilihan kata, frasa, atau struktur tertentu yang memiliki makna 

yang mendalam atau tersirat, sesuai dengan konteks ayat yang dibahas. Secara umum , 

Al-Istikhdam dalam tafsir merupakan metode penyampaian makna yang 

menggambarkan bagaimana suatu kata atau frasa dapat menciptakan hubungan yang 

saling mendukung antara ayat-ayat atau bagian-bagian dalam Al-Qur'an. Metode ini 

mencerminkan keindahan bahasa Al-Qur'an serta keluwesan dan kedalaman 

maknanya (Marliana et al., 2025). 

Dalam konteks sastra modern, Al-Istikhdam dapat dilihat sebagai cara penulis 

menggunakan bahasa untuk menyampaikan pesan dan ide-ide mereka secara efektif. 

Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa penggunaan bahasa yang tepat dapat 

meningkatkan daya tarik dan kejelasan sebuah karya sastra. Namun, bagaimana Al-

Istikhdam diterapkan dalam konteks sastra modern, terutama dalam karya-karya yang 

terpengaruh oleh perubahan sosial dan budaya masih perlu dieksplorasi lebih lanjut 

(Ramadhani & Ishaac, 2023). Dalam pengertian ilmu balaghah, yakni syair atau kalimat 

yang memiliki tujuan awal, namun di tengah baris atau kalimat penyair membahas hal 

lain yang bukan merupakan tujuan awal. Kita berbicara tentang, lalu kembali ke tujuan 

aslinya. Dalam ilmu Balaghah, istilah Istithrâd diartikan sebagai berikut : 

 ذكراللفظ بمعى وأعادة ضمير أواسم أشارة بمعى اخر  
Istikhdam merujuk pada penggunaan suatu lafazh yang memiliki dua makna, dimana yang d

iinginkan adalah salah satunya. Selanjutnya, lafadz tersebut dapat diulang dengan kata ganti 

(dhamir) yang merunjuk kembali kepadanya, atau dengan menggunakan isim isyarah dengan 

makna yang berbeda. Selain itu, lafadz itu juga dapat diulang dengan dua isim dhamir, dimana 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
48 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

isim yang dimaksud oleh dhamir yang kedua tidak sama dengan yang diinginkan oleh dhamir 

yang pertama (Mamat Zaenuddin, 2010).  

Dari definisi diatas, kita dapat memahami bahwa istilah istikhdam merujuk pada 

penggunaan sebuah lafadz yang memiliki dua makna. Salah satu makna dijelaskan 

lansung oleh lafadz tersebut, sementara makna yang lainnya dapat kita pahami melalui 

dhamir yang harus dihubungkan Kembali dengan makna tersebut. Selanjutnya, sebuah 

lafadz juga dapat disebut istikhdam jika ia mengandung dua makna, di mana salah 

satunya dipahami melalui keberadaan suatu dhamir. Sedangkan makna yang lainnya 

dijelaskan oleh dhamir yang berbeda (Mamat Zaenuddin, 2010). Dalam Al-Qur’an : 

يَصُمْهُ 
ْ
ل
َ
هْرَ ف

َّ
مُ الش

ُ
ك
ْ
هِدَ مِن

َ
مَن ش

َ
 ف

“Barang siapa di antara kamu yang hadir pada bulan itu, maka hendaklah ia berpuasa”. (Al-

baqarah ayat 185). 

Kata "الشهر" memiliki dua makna yang berbeda. Makna pertama merujuk pada 

penanggalan atau bulan sabit, sedangkan makna kedua berarti sebulan penuh, yaitu bulan 

Ramadan. Dalam ayat tersebut, "الشهر" digunakan dengan arti penanggalan atau bulan 

sabit. Selanjutnya, kata "الشهر" diulang dengan menggunakan kata ganti dhamîr "هــ" dalam 

ungkapan "فليصمه. " Dalam konteks ini, dhamîr "هــ" merujuk kembali ke "الشهر" yang telah 

disebutkan sebelumnya, tetapi dengan makna yang lebih spesifik, yaitu bulan Ramadan. 

Dengan demikian, penggunaan dhamîr "هــ" ini menegaskan bahwa yang dimaksud adalah 

bulan Ramadan, meskipun lafaz "الشهر" sebelumnya memiliki makna yang lebih umum . 

Lafazh "syahr" (bulan) memiliki dua makna yang saling berkaitan. Penggunaan teknik ini 

tidak hanya memperkaya bahasa, tetapi juga memperlihatkan keunikan retorika Al-

Qur'an, yang diakui bahkan oleh para ahli sastra Arab. Dengan demikian, al-istikhdam 

menjadi elemen penting yang menambah keindahan dan kekuatan pesan Al-Qur'an 

(Mamat Zaenuddin, 2010). Syair karya Imru'ul Qais: 

وْاغِضَابًا 
ُ
ان
َ
 ك
ْ
اهُ وَاِن

َ
وْمٍ # رَعَيْن

َ
رْضِ ق

َ
مَاءُ بِا زَلَ السَّ

َ
ان
َ
 إِذ

"Jika hujan turun di tanah suatu kaum, kami merawatnya meskipun mereka sedang marah” 

(Mamat Zaenuddin, 2010). 

Penggunaan istilah Al-Istikhdam dalam syair ini dapat dilihat melalui kata "ُ رَعَيْنَاه," yang 

berarti "kami merawatnya. " Kata ini merujuk pada "  yang dalam konteks ini dapat ",السَّمَاءُ 

diartikan sebagai hujan atau langit. Selain itu, frasa "غَضَابًا كَان واُ  yang bermakna "إِنُْ

"meskipun mereka sedang marah," menggambarkan sikap terhadap orang-orang, 

meskipun mereka berada dalam keadaan marah (Mamat Zaenuddin, 2010).  

Keindahan bahasa terwujud melalui teknik al-Istikhdam, yang menghasilkan 

kedalaman makna. Salah satu keistimewaan utama dari teknik ini adalah kemampuan 

untuk menyampaikan makna yang kompleks dan berlapis, sehingga menarik perhatian 

pembaca atau pendengar. Ketika suatu lafazh digunakan dengan makna ganda, pembaca 

diajak untuk merenungkan dan menyelami makna yang lebih dalam. Teknik al-istikhdam 

memberikan ruang bagi beragam interpretasi. Dengan hadirnya makna ganda, berbagai 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 

 

49 

kalangan dapat memahami ayat-ayat Al-Qur'an sesuai konteks dan pengalaman masing-

masing. Situasi ini memperkaya diskusi teologis dan filosofis di kalangan umat Islam, 

serta menciptakan dialog yang dinamis mengenai ajaran-ajaran Al-Qur'an (Marliana et al., 

2025). 

B. Al-Istihrad 

Konsep yang dikemukakan oleh Ulil Nuha (2021), menyatakan bahwa Al-Istithrâd 

dalam istilah ilmu balâghah khususnya dalam ilmu badî’, adalah suatu teknik 

penyusunan syair atau kalimat yang dimulai dengan suatu tujuan tertentu. Namun, di 

tengah perjalanan baris atau kalimat tersebut, penyair bergerak membahas atau 

memperkenalkan isu lain yang tampaknya menyimpang dari tujuan semula. Setelah 

itu, ia kembali lagi untuk menyampaikan kembali inti pembicaraannya. Dalam konteks 

ilmu balâghah, istilah Istithrâd dapat didefinisikan sebagai berikut (Nuha, 2021). 

Al-Istithrad, dalam konteks ilmu balaghah dan khususnya ilmu badi', merujuk pada 

penyusunan syair atau kalimat yang pada awalnya memiliki tujuan tertentu. Namun, 

di tengah-tengah baris atau kalimat tersebut, penulis atau pembicara beralih untuk 

membahas tema lain yang mungkin menyimpang dari tujuan awal. Setelah itu, ia 

kembali lagi kepada pokok pembahasan semula. Di dalam ilmu balaghah, istilah 

istithrad menggambarkan perpindahan seorang pembicara dari maksud ungkapan 

yang sedang diucapkan menuju ungkapan lain yang tetap memiliki relevansi. Secara 

lebih luas, Al-Istithrad merupakan gaya bahasa yang menyisipkan pembahasan atau ide 

tambahan yang berkaitan dengan tema utama, meskipun tidak menjadi fokus utama 

dari diskusi tersebut. Secara etimologis, kata Al-Istithrad berasal dari akar kata "tharid", 

yang berarti menyimpang atau keluar sejenak dari jalur utama, tetapi tetap memiliki 

keterkaitan dengan topik yang sedang diangkat (Marliana et al., 2025). 

Al-Istihrad, di sisi lain, berfokus pada penggalian makna yang lebih dalam dalam 

teks. Dalam sastra modern, penulis sering kali menghadapi tantangan untuk 

menyampaikan kompleksitas pengalaman manusia dalam konteks yang berubah 

dengan cepat. Penelitian ini akan menyelidiki bagaimana penulis modern 

menggunakan Al-Istihrad untuk menciptakan lapisan makna yang kaya dan 

memberikan wawasan kepada pembaca tentang pengalaman sosial dan budaya yang 

relevan (Mamat Zaenuddin, 2010). 

وْلُ 
ُ
هُ عَامِرُ وَسَل

ْ
ت
َ
ا مَا رَأ

َ
 # إِذ

ً
لَ سِبَة

ْ
ت
َ
ق
ْ
رَيْ ال

َ
 ن
َ
اسٌ لَ

َ
ن
ُ
ا ا
َ
ن
َ
 ا

هُمْ 
ُ
رِهُهُ آجَال

ْ
ك
ُ
ا # وَت

َ
ن
َ
ا ل
َ
ن
َ
وْتِ آجَال

َ ْ
رِبُ حُبُّ الم

ْ
وْلَ يُق

ُ
ط
َ
ت
َ
ف  

تِيْلُ 
َ
ا ق
َ
 ك
ُ
ا حَيْث

َّ
لٌّ مِن

َ
 ط

َ
فِهِ # وَلَ

َ
ا ن
ً
ف
ْ
دٌ حَت ِ

ا سَي 
َّ
 مِن

َ
 وَمَا مَات

“Kita adalah umat manusia yang tidak menganggap kematian sebagai suatu aib, meskipun suku 

Amir dan Suku Salul memandangnya demikian. Cinta pada mati dapat mendekatkan kita kepada 

takdir yang pasti, yakni ajal kita. Namun, mereka yang membenci nasib tersebut justru mengalami 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

       
50 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

penantian yang panjang tanpa seorang pemimpin yang mati secara wajar. Tiada yang 

menyayangkannya di mana ia jatuh terbunuh” (Mamat Zaenuddin, 2010). 

Dalam susunan puisi ini, penyair berusaha menampilkan kemuliaan, lalu beralih untuk 

menyindir dua kelompok suku, yaitu suku Amir dan Salul. Setelah itu, penyair kembali 

menekankan tujuan awalnya, yaitu menegaskan kemuliaan kaumnya. Istihrâd merupakan 

suatu ungkapan yang mencakup penyebutan nama beberapa bapak atau anak secara 

teratur dan mutlak. (Mamat Zaenuddin, 2010). 
 

C. Perbedaan Antara Al-Istikhdam dan Al-Istithrad 

Dalam tinjauan literatur, kedua konsep ini telah dibahas dalam konteks sastra 

klasik, tetapi penelitian tentang penerapannya dalam sastra modern masih sangat 

terbatas. Meskipun Al-Istikhdam dan Al-Istithrad keduanya bertujuan untuk memperkaya 

bahasa dan memperdalam makna dalam sebuah teks, keduanya memiliki cara kerja yang 

berbeda. Al-Istikhdam lebih berfokus pada penggunaan satu kata yang memiliki dua 

makna berbeda dalam kalimat yang sama. Pembahasan ini sering kali mengundang 

pembaca atau pendengar untuk berpikir lebih dalam dan menafsirkan makna yang 

tersembunyi di balik kata tersebut (Mamat Zaenuddin, 2010). 

Di sisi lain, Al-Istithrad mengutamakan pengulangan kata atau frasa dengan makna 

yang berbeda atau semakin diperluas pada setiap pengulangannya. Pengulangan ini 

memberikan penekanan yang lebih kuat dan menambah kedalaman makna dalam teks, 

memperkaya arti yang terkandung. Meskipun cara penggunaannya berbeda, kedua 

pembahsan tersebut memiliki tujuan yang sama, yaitu untuk memperdalam makna dan 

memberi keindahan serta kekuatan ekspresif dalam Bahasa (Mamat Zaenuddin, 2010). 

Dalam karya sastra, kedua ilmu ini sering saling melengkapi. Sebagai contoh, seorang 

penyair bisa menggunakan Al-Istikhdam untuk memberikan dua makna dalam satu kata, 

lalu mengulang kata tersebut dengan menggunakan Al-Istithrad untuk menekankan 

makna yang dimaksud. Dengan cara ini, penyair tidak hanya memperindah bahasanya, 

tetapi juga memperdalam pesan yang ingin disampaikan kepada pembaca atau 

pendengar (Mamat Zaenuddin, 2010). 

 

Kesimpulan 

Hipotesis yang diajukan dalam penelitian ini berfokus pada hubungan antara Al-

Istikhdam dan Al-Istihrad dengan sastra bahasa Arab dalam karya sastra modern. Dengan 

pendekatan yang sistematis dan metodologis, penelitian ini diharapkan dapat membuka 

jalan bagi pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana bahasa digunakan dan 

dieksplorasi dalam konteks sosial dan budaya yang terus berkembang. Penelitian ini juga 

dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan teori sastra dan pendidikan bahasa 

Arab, serta meningkatkan kesadaran sosial di kalangan pembaca. 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/


 

      
SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 

 

51 

Pemahaman dan penerapan Al-istikhdam serta Al-istikhrad dalam sastra bahasa Arab 

mencerminkan kedalaman dan kekayaan yang terdapat dalam tradisi sastra Arab. Al-

istikhdam menonjolkan keahlian penulis dalam memanfaatkan bahasa untuk 

menyampaikan makna yang mendalam. Sedangkan Al-istihrad lebih menekankan pada 

upaya untuk menghidupkan kembali gambaran dan pemikiran dibenak pembaca. Kedua 

konsep ini saling melengkapi dan memperkaya sastra Arab, menghasilkan karya-karya 

yang tidak hanya menawan dalam aspek bahasa, tetapi juga syarat dengan makna dan 

pemahaman yang mendalam.  

Keindahan tata bahasa Al-Qur'an dapat dianalisis melalui teknik Al-istikhdam dan Al-

istithrad. Al-istikhdam mengacu pada penggunaan kata-kata yang memiliki dua makna, di 

mana satu makna diterapkan dalam konteks tertentu, sementara makna lainnya muncul 

dalam kata ganti yang menyertainya. Hal ini menciptakan kedalaman makna dan 

keindahan retoris yang khas. Salah satu contohnya dapat ditemukan dalam ayat Al-

Baqarah: 185. Sementara itu, Al-istithrad berperan dalam pengembangan ide dengan 

menambahkan informasi atau penjelasan yang memperkaya konteks. Teknik ini 

memberikan nuansa dan kedalaman pada pesan yang disampaikan, sehingga menarik 

perhatian dan meningkatkan pemahaman pembaca terhadap isi Al-Qur'an. Keindahan ini 

tidak hanya terletak pada struktur bahasa, melainkan juga pada kekuatan pesan yang 

disampaikan melalui gaya bahasa yang unik dan efektif. 

 

Daftar Pustaka 

Yusuf, M. S. (2019). Penggunaan Ilmu Munâsabah dalam Istinbâth Hukum. Tajdid, 26(2), 

117. https://doi.org/10.36667/tajdid.v26i2.332 

Ramadhani, L. M., & Ishaac, M. (2023). Telaah Perangkat Dan Makna Istifham Dalam Al- 

Qur’an Perspektif Moralitas Dan Teologi Islam Kontemporer. AL-MUHITH, 2(1), 45– 

60. 

Hamzah Multazim, Busri, H. (2018). At-Thibaq Dalam Al-Quran Surat Al-Baqarah-At-

Taubah (Tinjauan Balaghah). Lisanul’ Arab: Journal of Arabic Learning and Teaching, 7(1), 

27–36. 

Mamat Zaenuddin. (2010). Mengenal Sastra Arab. Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 1–203. 

Marliana, I., Fadhilah, F., & Harun, A. (2025). Mengenal Keindahan Susunan Bahasa Al- Qur ’ 

an Melalui Al -Istikhdam dan Al-Istithrad. Volume. 3,(2), 11 halaman. 

https://doi.org/https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i2.981 

Nuha, U. (2021). Studi Ilmu Balaghah, Pengantar Memahami Balaghah al-Qur’an dan 

Balaghah al-Lughah al-Arabiyyah. In Balaghah (Cetakan I, p. 284). 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/
https://doi.org/10.36667/tajdid.v26i2.332


 

       
52 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025  

Sri Wahyuni, Cut dan Maryatut Tasnimah, T. (2022). KOMPARASI TEORI ILMU BADI’ 

IBNU MU’TAZ DAN ILMU BADI’ KONTEMPORER. An-Nahdah Al-’arabiyah: Jurnal 

Bahasa Dan Sastra Arba, 2, 155–169. 

Tintingon, J. Y., Lumapow, H. R., & Rotty, V. N. J. (2023). Problematika dan Perubahan 

Kebijakan Pendidikan di Indonesia. Jurnal Educatio FKIP UNMA, 9(2), 798–809. 

https://doi.org/10.31949/educatio.v9i2.5088 

 

 

 

 

 

https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

