Sathar: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Arab
Vol. 3 No.1 Mei 2025
E-ISSN: 2987-0909

PEMAHAMAN DAN PENERAPAN
AL-ISTIKHDAM & AL-ISTIHRAD DALAM SASTRA BAHASA ARAB

Sukma Indriati, Azizah Sabrina Gajah, Devi Humaira Hayati, Harun Al-Rasyid
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
Corresponding E-mail: azizahsabrinag@gmail.com

ABSTRACT

The purpose of this study is to analyze the understanding and application of the
concepts of Al-Istikhdam and Al-Istihrad in Arabic literature, particularly in the
science of Badi', which studies beauty and rhetorical techniques in language. Al-
Istikhdam refers to the use of words or expressions chosen with a specific purpose
to reinforce a certain message or effect in a literary work, while Al-Istithrad relates
to the repetition or addition of unexpected elements to create a dramatic effect or
increase the depth of meaning. Both concepts have an important role in creating
beauty and expressive power in Arabic. This study examines how these two
techniques are applied in classical and modern Arabic literary texts, and their
effect on the reader's understanding of the meaning conveyed. In this research, a
qualitative approach is used with the method of library research and literature
review. This study focuses on scholarly journals. Secondary data is the database
used, which is obtained through collecting information from various relevant
reading sources, such as books, journals, and online articles. The results of this
study are expected to provide a deeper insight into the techniques of Badi' and its
contribution to the rich Arabic literary tradition.

Keywords: Science Badi’, Istikhdam, Istithdrad

This work is licensed under Creative Commons Attribution License 4.0 CC-BY
"M International license. DOI: 10.59548/js.v3i1.360



mailto:%20azizahsabrinag@gmail.com

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM

Pendahuluan

Perkembangan kesusastraan Arab pada era jahiliyah ditandai dengan kemunculan
berbagai bentuk sastra, baik prosa maupun puisi, yang diperkenalkan oleh masyarakat
Arab pada masa tersebut. Perkembangan ini didorong oleh aktivitas tahunan yang
berlangsung selama musim haji, di mana diadakan berbagai perlombaan pidato dan
pembacaan syair di sejumlah pusat kegiatan, termasuk di pasar Ukaz. Kegiatan-
kegiatan ini memberikan kesempatan luas bagi para sastrawan untuk mengasah
bahasa dan gaya bertuturnya, dengan menghasilkan ungkapan-ungkapan yang
menarik dan indah, baik dari segi lafadz, keindahan kata-kata yang dipilih, maupun
kedalaman maknanya (Nuha, 2021).

Keindahan dan kelembutan bahasa adalah tema yang tak pernah pudar untuk
dikaji. Aspek-aspek ini telah melahirkan berbagai ungkapan yang indah dan bermakna
dalam khazanah sastra. Terlebih lagi, setelah turunnya Al-Qur’an, yang menjadi salah
satu sumber inspirasi utama dalam menciptakan keindahan dan kelembutan dalam
berbahasa. Dalam tradisi Islam, Al-Qur'an dianggap sebagai salah satu sumber
keindahan dan kebahasaan bagi para penyair dan penulis prosa. Mereka mengakui Al-
Qur'an sebagai puncak balaghah (Nahj Al-balaghah) dan sebagai model utama (Al-
Namuzaj Al-Mitsliy) dalam pembuatan syair. Posisi al-Qur'an sangat penting, serta
memiliki pengaruh besar terhadap pola hidup, pola pikir, dan cara berbicara umat
Islam (Nuha, 2021).

Seluruh umat sepakat bahwa salah satu bentuk kemukjizatan Al-Qur'an terletak
pada keindahan bahasa yang tidak dapat ditandingi oleh ungkapan manapun. Gagasan
tentang nilai keindahan dan keluhuran tradisi sastra dalam Al-Qur'an tidak hanya
diakui di kalangan para pengkaji kesusastraan dan bahasa, tetapi juga telah menjadi
doktrin agama yang fundamental. Otentisitas Al-Qur'an berlandaskan pada ajaran
bahwa tidak mungkin ada seorang pun yang mampu meniru Al-Qur'an, baik dari segi
isi maupun keindahannya. Tidak ada manusia yang dapat menciptakan ungkapan-
ungkapan serupa dengan Al-Qur'an. Semua hal tersebut sudah lebih dari cukup untuk
membuktikan bahwa al-Qur'an merupakan sebuah mukjizat yang luar biasa. Oleh
karena itu, tantangan yang diberikan di tahap akhir disampaikan dengan pernyataan
yang sangat jelas dan tegas, tidak hanya ditujukan kepada masyarakat yang hidup
pada masa turunnya Al-Qur'an, tetapi juga kepada setiap individu yang meragukan, di
mana pun dan kapan pun mereka berada (Nuha, 2021).

Pada masa permulaan Islam, ilmu Balaghah belum terwujud sebagai disiplin ilmu
yang terorganisir seperti yang kita kenal saat ini. Namun, perkembangan ilmu ini terus
berlangsung secara bertahap. Perjalanan awalnya dimulai dengan kajian sastra
terhadap beberapa syair dan pidato dari era Jahiliyah, kemudian berlanjut pada

pengkajian syair dan sastra di masa awal Islam. Hingga di masa pemerintahan Daulah

40 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

Umayyah, kita dapat melihat perkembangan yang sangat menggembirakan dalam ilmu
Balaghah (Nuha, 2021).

Perkembangan ilmu Balaghah yang semakin pesat pada abad ke-IIl H ditandai
dengan hadirnya sejumlah tokoh terkemuka beserta karya-karya agung mereka. Di
antara tokoh-tokoh tersebut adalah Abu ‘Ubaidah (w. 211 H), Ibnu Qutaibah (w. 276
H), Ibnu Hasan al-Rumani (w. 284 H), al-Farra” (w. 207 H), dan Al-Jahizh (w. 255 H).
Abu ‘Ubaidah menciptakan buku berjudul Ilmu Majaz Al-Qur’an yang membahas
tentang majaz dalam Al-Qur’an. Sementara itu, Ibnu Qutaibah menghasilkan karya
berjudul Ta’wil Musykil Al-Qur’an, yang menjelaskan berbagai permasalahan dalam
penafsiran Al-Qur’an. Al-Farra’ juga menyusun kitab Ma’anil Qur’an, yang meskipun
didominasi dengan kajian ilmu Nahwu, tidak mengabaikan pembahasan mengenai
ilmu Balaghah. Di sisi lain, al-Rumani menulis buku An-Naktu Fi I'jazil Qur’an yang
semakin menambah khazanah penting dalam bidang ini.

Balaghah dapat diartikan sebagai cara penyampaian pesan yang dilakukan dengan
ungkapan yang fasih dan relevan, menghubungkan lafal dengan makna yang ingin
disampaikan. Dalam prosesnya, sangat penting untuk memperhatikan situasi dan
kondisi di mana pesan tersebut diungkapkan, serta menjaga kepentingan pihak yang
menerima pesan. Balaghah memiliki peranan yang signifikan, mampu memberikan
dampak yang mendalam pada pihak penerima. Oleh karena itu, Balaghah dipahami
sebagai ilmu yang membahas teknik untuk menyampaikan bahasa dengan keindahan,
mengandung nilai estetika, serta bermakna sesuai dengan konteks yang ada, sehingga
dapat meninggalkan kesan yang sangat mendalam bagi pendengar dan pembacanya
(Nuha, 2021).

Kehadiran Imam As-Sakaki pada abad ke-VII H menandai perkembangan
signifikan dalam ilmu Balaghah sebagai suatu disiplin ilmu. Ia membagi Ilmu Balaghah
menjadi tiga cabang utama, yaitu Ilmu Ma'ani, Ilmu Bayan, dan Ilmu Badi’. Meskipun
demikian, Imam As-Sakaki menyatukan Ilmu Bayan dan Ilmu Badi' dalam satu istilah
yang disebut [lmu al-Mahasin, yang kemudian dibagi menjadi dua kategori: Al-Mahasin
al-Lafziyyah dan Al-Mahasin Ma nawiyyah. Selain itu, beliau juga menyusun karya
monumental yang menjelaskan berbagai aspek ilmu ini, serta ilmu pengetahuan bahasa
Arab lainnya. Karya tersebut dikenal dengan nama Miftahul 'Ulum. Pembagian ilmu
Balaghah ke dalam tiga istilah, yaitu Ilmu Ma’ani, Bayan, dan Badi’, seperti yang kita
kenal saat ini, pertama kali dilakukan oleh Al-Khatib al-Qazwainy (w. 729 H) pada
abad ke-VII H. Hal ini terdapat dalam karyanya yang berjudul Talkhisul Miftah, yang
merupakan ringkasan dari kitab Miftahul “Ulum karya As-Sakaki (Nuha, 2021).

IImu Badi” adalah ilmu yang mengkaji cara-cara memperindah dan memperhalus
kalimat dalam bahasa Arab. Dengan ilmu ini, kita dapat menghiasi lafadz-lafadz

berbahasa Arab serta makna-makna yang terkandung di dalamnya dengan bentuk

SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 a1



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM

yang menawan dan estetik. Istilah “badi’”” digunakan karena dalam bahasa Arab,
lafadz dan makna suatu kata tidak tampak sebelum diungkapkan. Orang pertama yang
menyusun ilmu ini adalah Abd Allah ibn Mu'taz, seorang penyair terkenal, ahli sastra,
dan sufi. Ia kemudian diikuti oleh Qudamah ibn Ja’far. Abd Allah ibn Mu'taz
menyampaikan ide-ide dan gagasannya dengan ungkapan syair yang indah, yang
kemudian disusun dalam kitabnya yang berjudul “Al-Badi’. Beberapa uslub (gaya
bahasa) penting yang menjadi fokus kajian dalam Ilmu Badi’ ini meliputi: jinas
(harmonisasi bunyi), thibaq (kesesuaian bunyi), saja’ (keselarasan bunyi akhir),
mugqabalah (kesesuaian makna), dan tauriyah (penampakan makna yang tidak
diinginkan) (Nuha, 2021).

Tinjauan Pustaka
Merunjuk pada data yang telah dikumpulkan, beberapa peneliti memberikan

pendapat mengenai makna dari balaghah. Mamat Zaenuddin (2010), mengungkapkan
bahwa Secara ilmiah, ilmu Balighah adalah suatu disiplin yang membimbing para
pembelajarnya untuk mampu mengungkapkan ide, pemikiran, dan perasaan dengan
dasar kejernihan jiwa serta ketelitian dalam menangkap keindahan dan kejelasan
perbedaan di antara berbagai macam uslub (ungkapan). Dengan menguasai konsep-
konsep balighah, seseorang dapat memahami seluk-beluk bahasa Arab serta menggali
rahasia-rahasia yang terkandung dalam kemukjizatan Alquran dan al-Hadits (Mamat
Zaenuddin, 2010).

Penelitian lainnya juga memberikan pendapat, Menurut Ali al-Jarimi dan Mushthafa
Amin, balaghah adalah Mengungkapkan makna estetik dengan jelas memerlukan
penggunaan ungkapan yang tepat, yang mampu menyentuh jiwa pendengar. Selain
itu, penting untuk menjaga relevansi setiap kalimat dengan konteks tempat di mana
ungkapan tersebut disampaikan, serta memastikan kesesuaian dengan pihak yang
diajak bicara (Nuha, 2021).

Menurut Al-Hasyimi, balaghah dapat didefinisikan dan dipahami sebagai berikut:
Keserasian dan kesesuaian ungkapan bahasa dengan kondisi serta situasi khitab (orang
yang diajak berbicara) sangat penting. Hal ini harus disertai dengan kejelasan lafadz
yang digunakan, baik itu dalam bentuk mufrad maupun tarkib (susunan kata).
Sedangkan definisi dan pengertian balaghah dalam pandangan Abdullah Syahhatah
definisi yang tepat mengenai istilah Balaghah dalam kalimat adalah kemampuan
pembicara untuk berhasil menyampaikan maksudnya dengan baik kepada pendengar.
Hal ini tercermin dari keberhasilan pesan yang disampaikan mencapai sasaran, serta
menimbulkan kepuasan pada akal dan perasaan pendengar (Nuha, 2021).

Dari berbagai definisi yang ada, dapat disimpulkan bahwa esensi dari Balaghah

terletak pada kemampuan untuk menyampaikan pesan dengan ungkapan yang jelas

42 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

dan tepat. Hal ini mencakup kesesuaian antara lafazh dan makna yang ingin
disampaikan, serta perhatian terhadap situasi dan konteks saat ungkapan itu
diutarakan. Selain itu, penting juga untuk mempertimbangkan kepentingan penerima
pesan dan menciptakan dampak yang mendalam dalam diri mereka. Dengan
demikian, balaghah merupakan ilmu yang mengkaji cara-cara untuk mengekspresikan
bahasa dengan indah, memiliki nilai estetika, serta mampu memberikan makna yang
relevan dengan situasi dan kondisi yang ada, sekaligus meninggalkan kesan yang
sangat mendalam bagi pendengar dan pembaca (Nuha, 2021).

Fokus utama dalam penelitian ini adalah untuk menganalisis bagaimana teknik Al-
Istikhdam dan Al-Istihrad berkontribusi terhadap keindahan bahasa dalam Al-Qur'an.
Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi pola-pola linguistik, struktur kalimat,
dan pilihan kata yang digunakan dalam teks Al-Qur'an, serta menjelaskan dampak
sastra dan maknawi dari teknik-teknik tersebut terhadap pemahaman pembaca.
Dengan demikian, penelitian ini berusaha memperdalam apresiasi terhadap keindahan
sastra dalam Al-Qur'an (Marliana et al., 2025).

Metode Penelitian
Dalam penelitian ini, digunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian

pustaka dan tinjauan literatur. Studi ini berfokus pada jurnal ilmiah, data sekunder
menjadi basis data yang digunakan, yang diperoleh melalui pengumpulan informasi
dari berbagai sumber bacaan yang relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel online.
Penelitian ini menerapkan analisis deskriptif, di mana setiap tahap analisis
menghasilkan kesimpulan yang relevan mengenai subjek yang diteliti serta
menggambarkan kondisi yang ada. Penggunaan tinjauan literatur dalam penelitian
kualitatif harus mematuhi asumsi-asumsi metodologis tertentu. Oleh karena itu,
pendekatan ini harus dilakukan secara induktif agar tidak memengaruhi pertanyaan
yang diajukan oleh peneliti. Sifat eksploratif dari penelitian kualitatif, yang berupaya
menyelidiki hal-hal baru yang belum banyak diketahui oleh masyarakat luas dan ingin
dipelajari lebih dalam, seringkali berkaitan dengan fenomena kontemporer (Tintingon
et al., 2023).

Hasil dan Pembahasan
Dalam penelitian Ulil Nuha (2021), mengungkapkan bahwa istilah "’Ilm al-Balaghah”

terbentuk dari dua kata, yaitu ‘ilm dan al-Balaghah. Kata "ilmu" dapat dipahami sebagai
nama untuk suatu bidang tertentu. Selain itu, "ilmu" merujuk pada materi-materi yang
dibahas dalam kajian suatu disiplin ilmu (al-Qadhaya allati tubhatsu fihi). Dalam konteks
lain, "ilmu" juga mengacu pada pemahaman yang dimiliki seseorang mengenai materi
kajian dalam bidang tertentu. Secara etimologi, makna balaghah dapat dijelaskan sebagai

berikut: (Js«sl) sampai atau (s4¥)) mencapai. Menurut al-Hasyimi, balaghah dalam

SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 43



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM

konteks kesastraan dapat diartikan sebagai penekanan makna dan pemahaman kalimat
yang jelas, sehingga dapat tertanam dalam hati pembaca atau pendengarnya. Al-Mukaffa
menambahkan bahwa balaghah terdiri dari beragam makna yang muncul dari suatu
kalimat melalui berbagai cara, baik itu isyarat, percakapan, pidato, diskusi, surat-
menyurat, maupun karya tulis yang umumnya merupakan “wahyu” dalam bentuk kalimat
yang indah, ringkas, tepat, dan lugas (Nuha, 2021).

Dalam gaya bahasa ini, keindahan muncul sebagai salah satu sifat yang paling
menonjol. Gaya ini menampilkan khayalan yang memukau, dengan gambaran yang halus
dan menyentuh hati. Oleh karena itu, perhatian terhadap kajian balaghah seharusnya
menjadi fokus serius bagi umat Islam, khususnya bagi para pengkaji dan penelaah
diskursus Al-Qur’an. Abu Hilal al-*Askari menilai bahwa kedudukan ilmu balaghah sangat
strategis dan penting. la menempatkannya di urutan kedua setelah ilmu yang
berhubungan dengan ma’rifatullah (teologi), yang juga memerlukan perhatian mendalam.
Keberadaan ilmu ini perlu dijaga dan dipertahankan melalui pendidikan yang
berkelanjutan. Sebab, siapa pun yang mengabaikan ilmu balaghah akan kehilangan
pemahaman tentang sisi kemukjizatan al-Qur’an, baik dari keindahan susunan lafaznya,
keunikan struktur kalimatnya, maupun keindahan lainnya yang terkait dengan maknanya
(Nuha, 2021).

IImu Baldghah adalah disiplin yang mempelajari aspek-aspek kalimat, meliputi
makna, struktur, pengaruh terhadap jiwa, serta keindahan dan ketepatan pilihan kata
sesuai dengan konteks. Untuk mencapai pemahaman yang mendalam dalam bidang
ini, terdapat tiga sub-ilmu yang menjadi fokus utama. Pertama, Ilmu Baydn adalah
sebuah disiplin yang bertujuan untuk mengungkapkan makna melalui beragam uslub.
Fokus utama ilmu ini adalah pada berbagai cara atau uslub yang digunakan untuk
menyampaikan ide yang sama. [lmu Bayin memiliki peran penting dalam memahami
berbagai kaidah pengungkapan, sebagai seni yang mencermati setiap uslub, serta
sebagai alat untuk menjelaskan seluk-beluk balaghah. Ruang lingkup kajiannya
meliputi tasybih, majaz, dan kindyah. Kedua, IImu Ma’dni adalah cabang ilmu yang
mempelajari cara menyampaikan ide atau perasaan dalam bentuk kalimat yang sesuai
dengan konteks dan keadaan tertentu. Dalam ilmu ini, terdapat beberapa aspek
penting yang menjadi fokus kajian, antara lain: kalam beserta jenis-jenisnya, tujuan
dari kaldm, konsep washl dan fashl, qashr, dzikr dan hadzf, serta 1jaz, musdwaih, dan ithnab.
Ketiga, [lmu Badi’ merupakan ilmu yang mengkaji cara untuk memperindah ungkapan,
baik dari segi lafazh maupun makna. Dalam ilmu ini, terdapat dua bidang utama yang
dibahas, yaitu muhassinit lafzhiyyah dan muhassindt ma'nawiyyah. Muhassindt lafzhiyyah
mencakup aspek-aspek seperti jinds, igtibds, dan saja’. Sementara itu, muhassinit
ma’nawiyyah terdiri dari tautan-tautan seperti tauriyyah, tibdg, muqdibalah, husn al-ta’lil,
ta’kid al-madh bimd yusybih al-dzammm, serta usliib al-hakim (Mamat Zaenuddin, 2010)

44 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

Ibn Mu’taz merupakan salah satu tokoh penting dalam perkembangan ilmu balaghah,
terutama dalam cabang ilmu Badi’. Ia diakui sebagai orang pertama yang merumuskan
metode analisis untuk menilai karya sastra Arab, suatu pendekatan yang sebelumnya
belum ada. Dalam karya tulisnya yang berjudul al-Badi’, ia mengenalkan konsep-konsep
baru yang menjadi pedoman dalam menilai keindahan bahasa serta menetapkan kriteria-
kriteria tertentu dalam analisis sastra. Walaupun gaya bahasa badi’ telah digunakan sejak
era jahiliyyah oleh para penyair, Ibn Mu’taz lah yang pertama kali menyusun sistematika
dan mendefinisikan istilah-istilah dalam ilmu badi” secara lebih jelas. Ia juga menegaskan
bahwa konsep-konsep yang dia perkenalkan itu belum pernah dirumuskan oleh ulama
sebelumnya dalam kitabnya yang berjudul al-Badi’, Ibnu Mu’taz mengelompokkan
pembahasan badi’ ke dalam delapan belas bagian, yang kemudian ia susun dalam dua bab
utama (Sri Wahyuni, Cut dan Maryatut Tasnimah, 2022).

Dalam karya ilmiahnya, Hamzah Multazim dan Hasan Basri mendefinisikan ilmu
Badi’ sebagai cabang ilmu sastra yang mempelajari seni menyusun kalimat dengan
keindahan yang seimbang antara lafaz dan makna. Keindahan ini dicapai melalui struktur
bahasa yang dirancang untuk mempermudah pemahaman, menciptakan harmoni bunyi,
dan memberikan kesan yang mendalam bagi pembacanya. Ilmu Badi’ bertujuan untuk
menghias susunan kata dengan elemen-elemen estetis, sehingga kalimat tersebut tidak
hanya memiliki makna yang jelas tetapi juga daya tarik emosional yang kuat. Ilmu Badi’
mengajarkan cara mengolah bahasa menjadi alat komunikasi yang tidak hanya
menyampaikan pesan tetapi juga menyentuh jiwa (Hamzah Multazim, Busri, 2018).

IImu Badi' adalah ilmu yang mempelajari tata cara serta metode untuk memperindah
dan menghias kalimat dalam bahasa Arab. Dengan kata lain, ilmu ini berfokus pada

pengembangan keindahan bahasa melalui penggunaan berbagai teknik dan gaya.
didsllae day Laig 59 el bj—u&'g 5ol g L {aMS.” s @J‘ Ll 3llg o9 gdl dy 8 pmy p.l.sﬁ.c @.UJ‘
Jtl jazal

Artinya: Ilmu Badi’ ialah suatu ilmu yang dengannya dapat diketahui bentuk-bentuk dan
keutamaan- keutamaan yang dapat menambah nilai keindahan dan estetika suatu ungkapan,
membungkusnya dengan bungkus yang dapat memperbagus dan mepermolek ungkapan itu,
disamping relevansinya dengan tuntutan keadaan (Nuha, 2021).

Berdasarkan dari hasil penelitian, peneliti menarik kesimpulan bahwasanya imu Badi'
adalah cabang dari ilmu Balaghah yang memfokuskan pada keindahan dalam bahasa,
khususnya dalam hal penyusunan lafaz dan pengungkapan makna. Ilmu ini bertujuan
untuk menciptakan keselarasan dan keindahan melalui pilihan kata dan struktur kalimat,
yang dapat memperkaya pesan yang disampaikan dalam teks, baik itu dalam Al-Qur'an

maupun karya sastra Arab. Dengan mempelajari ilmu Badi’, seseorang dapat memahami

SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 45



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM

lebih dalam tentang cara-cara bahasa digunakan untuk menyampaikan makna secara
indah dan emosional.

Studi terdahulu mengungkapkan bahwa, Al-Istikhdam merupakan penggunaan
lafaz yang memiliki dua makna. Dalam konteks tertentu, satu makna digunakan
terlebih dahulu, diikuti oleh zamir (suara merdu) yang merujuk pada makna lainnya.
Metode ini tidak hanya memperdalam pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Quran,
tetapi juga memperkaya maknanya. Sebagai contoh, kata "syahr" digunakan untuk
menggambarkan bulan sabit dalam surat Al-Baqarah ayat 185, yang selanjutnya
dikaitkan dengan makna bulan Ramadhan. Hal ini menunjukkan ketepatan dan
keindahan dalam penyampaiannya (Mamat Zaenuddin, 2010).

Al-Istikhdam dan Al-Istihrad merupakan dua konsep yang sangat penting dalam
kajian bahasa, terutama dalam konteks retorika dan sastra Arab. Al-Istikhdam diartikan
sebagai penggunaan lafazh yang memiliki makna ganda, di mana salah satu makna
diungkapkan secara langsung, sedangkan makna lainnya dijelaskan melalui kata ganti
atau isyarat. Teknik ini memberikan kedalaman makna yang memperkaya teks, serta
menambah keindahan retoris dalam komunikasi. Sementara itu, Al-Istihrad adalah
teknik berpindah dari tema utama ke subtema lain sebelum kembali ke pokok bahasa
yang semula. Pendekatan ini sering dipakai sebagai sarana untuk memberikan
penjelasan tambahan atau konteks yang relevan, sehingga dapat memperkaya narasi
dan mempertahankan perhatian pembaca atau pendengar (Marliana et al., 2025).

Imas Marliana dan Farhatul Fadhilah berpendapat bahwa, Al-Istikhdam dan Al-
Istihrad merupakan dua konsep yang sangat penting dalam kajian bahasa, terutama
dalam konteks retorika dan sastra Arab. Al-Istikhdam diartikan sebagai penggunaan
lafazh yang memiliki makna ganda, di mana salah satu makna diungkapkan secara
langsung, sedangkan makna lainnya dijelaskan melalui kata ganti atau isyarat. Teknik
ini memberikan kedalaman makna yang memperkaya teks, serta menambah keindahan
retoris dalam komunikasi. Sementara itu, Al-Istihrad adalah teknik berpindah dari tema
utama ke subtema lain sebelum kembali ke pokok bahasa yang semula. Pendekatan ini
sering dipakai sebagai sarana untuk memberikan penjelasan tambahan atau konteks
yang relevan, sehingga dapat memperkaya narasi dan mempertahankan perhatian
pembaca atau pendengar (Marliana et al., 2025).

Al-Istikhdam dan Al-Istihrad merupakan dua konsep penting dalam bahasa Arab
yang berkaitan dengan penggunaan dan pengembangan bahasa dalam konteks sastra.
Al-Istikhdam merujuk pada pemanfaatan bahasa dalam konteks praktis, sementara Al-
Istihrad berhubungan dengan penggalian dan eksplorasi makna yang lebih dalam pada
teks bahasa Arab. Al-Istikhdam mengacu pada penggunaan bahasa yang efektif dan
tepat dalam menyampaikan pesan. Teknik ini meliputi pemilihan kata, struktur

kalimat, dan gaya bahasa yang digunakan untuk menciptakan kedalaman makna.

46 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

Dalam konteks Al-Qur'an, Al-Istikhdam memberikan kesempatan bagi penulis untuk
menyampaikan ide-ide kompleks dengan cara yang jelas dan menarik, sehingga
pembaca dapat merasakan keindahan linguistik sekaligus mendalami makna yang

terkandung di dalamnya (Marliana et al., 2025).

A. Al-Istikhdam
Yusuf berpendapat bahwa, Al-Istikhdam adalah istilah yang merujuk pada

penggunaan bahasa yang efektif dan tepat untuk menyampaikan pesan. Teknik ini
mencakup pemilihan kata, struktur kalimat, dan gaya bahasa yang digunakan untuk
menciptakan kedalaman makna. Dalam konteks Al-Qur'an, Al-Istikhdam
memungkinkan penulis untuk menyampaikan ide-ide yang kompleks dengan cara
yang jelas dan menarik. Dengan demikian, pembaca dapat merasakan keindahan
linguistik sekaligus mendalami makna yang terkandung di dalamnya (Yusuf, 2019).

Al-Istikhdam, dalam pengertian bahasa, berasal dari kata "istakhdama" yang berarti
menggunakan atau memanfaatkan sesuatu untuk tujuan tertentu. Dalam konteks studi
Al-Qur'an, Al-Istikhdam merujuk pada gaya bahasa atau metode yang digunakan dalam
Al-Qur'an untuk menyampaikan pesan kepada pembacanya. Al-Istikhdam sering kali
berkaitan dengan pemilihan kata, frasa, atau struktur tertentu yang memiliki makna
yang mendalam atau tersirat, sesuai dengan konteks ayat yang dibahas. Secara umum,
Al-Istikhdam  dalam tafsir merupakan metode penyampaian makna yang
menggambarkan bagaimana suatu kata atau frasa dapat menciptakan hubungan yang
saling mendukung antara ayat-ayat atau bagian-bagian dalam Al-Qur'an. Metode ini
mencerminkan keindahan bahasa Al-Qur'an serta keluwesan dan kedalaman
maknanya (Marliana et al., 2025).

Dalam konteks sastra modern, Al-Istikhdam dapat dilihat sebagai cara penulis
menggunakan bahasa untuk menyampaikan pesan dan ide-ide mereka secara efektif.
Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa penggunaan bahasa yang tepat dapat
meningkatkan daya tarik dan kejelasan sebuah karya sastra. Namun, bagaimana Al-
Istikhdam diterapkan dalam konteks sastra modern, terutama dalam karya-karya yang
terpengaruh oleh perubahan sosial dan budaya masih perlu dieksplorasi lebih lanjut
(Ramadhani & Ishaac, 2023). Dalam pengertian ilmu balaghah, yakni syair atau kalimat
yang memiliki tujuan awal, namun di tengah baris atau kalimat penyair membahas hal
lain yang bukan merupakan tujuan awal. Kita berbicara tentang, lalu kembali ke tujuan
aslinya. Dalam ilmu Balaghabh, istilah Istithrdd diartikan sebagai berikut :

BEARP PV E)Lfbi P‘“"ﬁiw alelg s Jaalll,S3

Istikhdam merujuk pada penggunaan suatu lafazh yang memiliki dua makna, dimana yang d
iinginkan adalah salah satunya. Selanjutnya, lafadz tersebut dapat diulang dengan kata ganti

(dhamir) yang merunjuk kembali kepadanya, atau dengan menggunakan isim isyarah dengan
makna yang berbeda. Selain itu, lafadz itu juga dapat diulang dengan dua isim dhamir, dimana

SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 47



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM

isim yang dimaksud oleh dhamir yang kedua tidak sama dengan yang diinginkan oleh dhamir
yang pertama (Mamat Zaenuddin, 2010).
Dari definisi diatas, kita dapat memahami bahwa istilah istikhdam merujuk pada

penggunaan sebuah lafadz yang memiliki dua makna. Salah satu makna dijelaskan
lansung oleh lafadz tersebut, sementara makna yang lainnya dapat kita pahami melalui
dhamir yang harus dihubungkan Kembali dengan makna tersebut. Selanjutnya, sebuah
lafadz juga dapat disebut istikhdam jika ia mengandung dua makna, di mana salah
satunya dipahami melalui keberadaan suatu dhamir. Sedangkan makna yang lainnya
dijelaskan oleh dhamir yang berbeda (Mamat Zaenuddin, 2010). Dalam Al-Qur’an :

Aalaflh 3 A pda S rad

“Barang siapa di antara kamu yang hadir pada bulan itu, maka hendaklah ia berpuasa”. (Al-
bagarah ayat 185).

Kata ",¢4" memiliki dua makna yang berbeda. Makna pertama merujuk pada

penanggalan atau bulan sabit, sedangkan makna kedua berarti sebulan penuh, yaitu bulan
Ramadan. Dalam ayat tersebut, " %" digunakan dengan arti penanggalan atau bulan
sabit. Selanjutnya, kata "_«d" diulang dengan menggunakan kata ganti dhamir "=" dalam
ungkapan "4eai. " Dalam konteks ini, dhamir "—" merujuk kembali ke "_¢\" yang telah
disebutkan sebelumnya, tetapi dengan makna yang lebih spesifik, yaitu bulan Ramadan.
Dengan demikian, penggunaan dhamir "—" ini menegaskan bahwa yang dimaksud adalah
bulan Ramadan, meskipun lafaz " " sebelumnya memiliki makna yang lebih umum .
Lafazh "syahr” (bulan) memiliki dua makna yang saling berkaitan. Penggunaan teknik ini
tidak hanya memperkaya bahasa, tetapi juga memperlihatkan keunikan retorika Al-
Qur'an, yang diakui bahkan oleh para ahli sastra Arab. Dengan demikian, al-istikhdam
menjadi elemen penting yang menambah keindahan dan kekuatan pesan Al-Qur'an
(Mamat Zaenuddin, 2010). Syair karya Imru'ul Qais:
LBLazI358 &1 0lies # a33 (asly dLedd! 3513
"Jika hujan turun di tanah suatu kaum, kami merawatnya meskipun mereka sedang marah”

(Mamat Zaenuddin, 2010).
Penggunaan istilah Al-Istikhdam dalam syair ini dapat dilihat melalui kata "5\ )," yang

m"may -

berarti "kami merawatnya. " Kata ini merujuk pada "¢&dl," yang dalam konteks ini dapat
diartikan sebagai hujan atau langit. Selain itu, frasa "G=e 158 ()" yang bermakna
"meskipun mereka sedang marah," menggambarkan sikap terhadap orang-orang,
meskipun mereka berada dalam keadaan marah (Mamat Zaenuddin, 2010).

Keindahan bahasa terwujud melalui teknik al-Istikhdam, yang menghasilkan

kedalaman makna. Salah satu keistimewaan utama dari teknik ini adalah kemampuan
untuk menyampaikan makna yang kompleks dan berlapis, sehingga menarik perhatian
pembaca atau pendengar. Ketika suatu lafazh digunakan dengan makna ganda, pembaca
diajak untuk merenungkan dan menyelami makna yang lebih dalam. Teknik al-istikhdam

memberikan ruang bagi beragam interpretasi. Dengan hadirnya makna ganda, berbagai

48 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

kalangan dapat memahami ayat-ayat Al-Qur'an sesuai konteks dan pengalaman masing-
masing. Situasi ini memperkaya diskusi teologis dan filosofis di kalangan umat Islam,
serta menciptakan dialog yang dinamis mengenai ajaran-ajaran Al-Qur'an (Marliana et al.,
2025).

B. Al-Istihrad
Konsep yang dikemukakan oleh Ulil Nuha (2021), menyatakan bahwa Al-Istithrid

dalam istilah ilmu balaghah khususnya dalam ilmu badi’, adalah suatu teknik
penyusunan syair atau kalimat yang dimulai dengan suatu tujuan tertentu. Namun, di
tengah perjalanan baris atau kalimat tersebut, penyair bergerak membahas atau
memperkenalkan isu lain yang tampaknya menyimpang dari tujuan semula. Setelah
itu, ia kembali lagi untuk menyampaikan kembali inti pembicaraannya. Dalam konteks
ilmu baldghah, istilah Istithrdd dapat didefinisikan sebagai berikut (Nuha, 2021).

Al-Istithrad, dalam konteks ilmu balaghah dan khususnya ilmu badi', merujuk pada
penyusunan syair atau kalimat yang pada awalnya memiliki tujuan tertentu. Namun,
di tengah-tengah baris atau kalimat tersebut, penulis atau pembicara beralih untuk
membahas tema lain yang mungkin menyimpang dari tujuan awal. Setelah itu, ia
kembali lagi kepada pokok pembahasan semula. Di dalam ilmu balaghah, istilah
istithrad menggambarkan perpindahan seorang pembicara dari maksud ungkapan
yang sedang diucapkan menuju ungkapan lain yang tetap memiliki relevansi. Secara
lebih luas, Al-Istithrad merupakan gaya bahasa yang menyisipkan pembahasan atau ide
tambahan yang berkaitan dengan tema utama, meskipun tidak menjadi fokus utama
dari diskusi tersebut. Secara etimologis, kata Al-Istithrad berasal dari akar kata "tharid",
yang berarti menyimpang atau keluar sejenak dari jalur utama, tetapi tetap memiliki
keterkaitan dengan topik yang sedang diangkat (Marliana et al., 2025).

Al-Istihrad, di sisi lain, berfokus pada penggalian makna yang lebih dalam dalam
teks. Dalam sastra modern, penulis sering kali menghadapi tantangan untuk
menyampaikan kompleksitas pengalaman manusia dalam konteks yang berubah
dengan cepat. Penelitian ini akan menyelidiki bagaimana penulis modern
menggunakan Al-Istihrad untuk menciptakan lapisan makna yang kaya dan
memberikan wawasan kepada pembaca tentang pengalaman sosial dan budaya yang
relevan (Mamat Zaenuddin, 2010).

Uiy ale &5 L 13) # diw JEEH (53 ¥ 2l G

s L) 44,80 1 08T 200 25 o

Ui € 2o e Yo Wy # 4a i e e Sl g

“Kita adalah umat manusia yang tidak menganggap kematian sebagai suatu aib, meskipun suku

Amir dan Suku Salul memandangnya demikian. Cinta pada mati dapat mendekatkan kita kepada

takdir yang pasti, yakni ajal kita. Namun, mereka yang membenci nasib tersebut justru mengalami

SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 49



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAIAH NUSRATUL ISLAM

penantian yang panjang tanpa seorang pemimpin yang mati secara wajar. Tiada yang
menyayangkannya di mana ia jatuh terbunuh” (Mamat Zaenuddin, 2010).

Dalam susunan puisi ini, penyair berusaha menampilkan kemuliaan, lalu beralih untuk
menyindir dua kelompok suku, yaitu suku Amir dan Salul. Setelah itu, penyair kembali
menekankan tujuan awalnya, yaitu menegaskan kemuliaan kaumnya. Istihrdd merupakan
suatu ungkapan yang mencakup penyebutan nama beberapa bapak atau anak secara
teratur dan mutlak. (Mamat Zaenuddin, 2010).

C.Perbedaan Antara Al-Istikhdam dan Al-Istithrad

Dalam tinjauan literatur, kedua konsep ini telah dibahas dalam konteks sastra
klasik, tetapi penelitian tentang penerapannya dalam sastra modern masih sangat
terbatas. Meskipun Al-Istikhdam dan Al-Istithrad keduanya bertujuan untuk memperkaya
bahasa dan memperdalam makna dalam sebuah teks, keduanya memiliki cara kerja yang
berbeda. Al-Istikhdam lebih berfokus pada penggunaan satu kata yang memiliki dua
makna berbeda dalam kalimat yang sama. Pembahasan ini sering kali mengundang
pembaca atau pendengar untuk berpikir lebih dalam dan menafsirkan makna yang
tersembunyi di balik kata tersebut (Mamat Zaenuddin, 2010).

Di sisi lain, Al-Istithrad mengutamakan pengulangan kata atau frasa dengan makna
yang berbeda atau semakin diperluas pada setiap pengulangannya. Pengulangan ini
memberikan penekanan yang lebih kuat dan menambah kedalaman makna dalam teks,
memperkaya arti yang terkandung. Meskipun cara penggunaannya berbeda, kedua
pembahsan tersebut memiliki tujuan yang sama, yaitu untuk memperdalam makna dan
memberi keindahan serta kekuatan ekspresif dalam Bahasa (Mamat Zaenuddin, 2010).

Dalam karya sastra, kedua ilmu ini sering saling melengkapi. Sebagai contoh, seorang
penyair bisa menggunakan Al-Istikhdam untuk memberikan dua makna dalam satu kata,
lalu mengulang kata tersebut dengan menggunakan Al-Istithrad untuk menekankan
makna yang dimaksud. Dengan cara ini, penyair tidak hanya memperindah bahasanya,
tetapi juga memperdalam pesan yang ingin disampaikan kepada pembaca atau

pendengar (Mamat Zaenuddin, 2010).

Kesimpulan

Hipotesis yang diajukan dalam penelitian ini berfokus pada hubungan antara Al-
Istikhdam dan Al-Istihrad dengan sastra bahasa Arab dalam karya sastra modern. Dengan
pendekatan yang sistematis dan metodologis, penelitian ini diharapkan dapat membuka
jalan bagi pemahaman yang lebih dalam tentang bagaimana bahasa digunakan dan
dieksplorasi dalam konteks sosial dan budaya yang terus berkembang. Penelitian ini juga
dapat memberikan kontribusi bagi pengembangan teori sastra dan pendidikan bahasa

Arab, serta meningkatkan kesadaran sosial di kalangan pembaca.

50 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

Pemahaman dan penerapan Al-istikhdam serta Al-istikhrad dalam sastra bahasa Arab
mencerminkan kedalaman dan kekayaan yang terdapat dalam tradisi sastra Arab. Al-
istikhdam menonjolkan keahlian penulis dalam memanfaatkan bahasa untuk
menyampaikan makna yang mendalam. Sedangkan Al-istihrad lebih menekankan pada
upaya untuk menghidupkan kembali gambaran dan pemikiran dibenak pembaca. Kedua
konsep ini saling melengkapi dan memperkaya sastra Arab, menghasilkan karya-karya
yang tidak hanya menawan dalam aspek bahasa, tetapi juga syarat dengan makna dan
pemahaman yang mendalam.

Keindahan tata bahasa Al-Qur'an dapat dianalisis melalui teknik Al-istikhdam dan Al-
istithrad. Al-istikhdam mengacu pada penggunaan kata-kata yang memiliki dua makna, di
mana satu makna diterapkan dalam konteks tertentu, sementara makna lainnya muncul
dalam kata ganti yang menyertainya. Hal ini menciptakan kedalaman makna dan
keindahan retoris yang khas. Salah satu contohnya dapat ditemukan dalam ayat Al-
Baqgarah: 185. Sementara itu, Al-istithrad berperan dalam pengembangan ide dengan
menambahkan informasi atau penjelasan yang memperkaya konteks. Teknik ini
memberikan nuansa dan kedalaman pada pesan yang disampaikan, sehingga menarik
perhatian dan meningkatkan pemahaman pembaca terhadap isi Al-Qur'an. Keindahan ini
tidak hanya terletak pada struktur bahasa, melainkan juga pada kekuatan pesan yang

disampaikan melalui gaya bahasa yang unik dan efektif.

Daftar Pustaka

Yusuf, M. S. (2019). Penggunaan Ilmu Munasabah dalam Istinbath Hukum. Tajdid, 26(2),
117. https://doi.org/10.36667/tajdid.v26i2.332

Ramadhani, L. M., & Ishaac, M. (2023). Telaah Perangkat Dan Makna Istitham Dalam Al-
Qur’an Perspektif Moralitas Dan Teologi Islam Kontemporer. AL-MUHITH, 2(1), 45—
60.

Hamzah Multazim, Busri, H. (2018). At-Thibaq Dalam Al-Quran Surat Al-Baqarah-At-
Taubah (Tinjauan Balaghah). Lisanul” Arab: Journal of Arabic Learning and Teaching, 7(1),
27-36.

Mamat Zaenuddin. (2010). Mengenal Sastra Arab. Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 1-203.

Marliana, I., Fadhilah, F., & Harun, A. (2025). Mengenal Keindahan Susunan Bahasa Al- Qur’
an  Melalui Al -Istikhdam dan  Al-Istithrad. Volume. 3,(2), 11 halaman.
https://doi.org/https://doi.org/10.61132/jmpai.v3i2.981

Nuha, U. (2021). Studi IImu Balaghah, Pengantar Memahami Balaghah al-Qur’an dan
Balaghah al-Lughah al-Arabiyyah. In Balaghah (Cetakan I, p. 284).

SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025 51



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/
https://doi.org/10.36667/tajdid.v26i2.332

JOURNAL YAYASAN HAJAH NUSRATUL ISLAM

Sri Wahyuni, Cut dan Maryatut Tasnimah, T. (2022). KOMPARASI TEORI ILMU BADI’
IBNU MU TAZ DAN ILMU BADI" KONTEMPORER. An-Nahdah Al-"arabiyah: Jurnal
Bahasa Dan Sastra Arba, 2, 155-169.

Tintingon, J. Y., Lumapow, H. R., & Rotty, V. N. J. (2023). Problematika dan Perubahan
Kebijakan Pendidikan di Indonesia. Jurnal Educatio FKIP UNMA, 9(2), 798-809.
https://doi.org/10.31949/educatio.v9i2.5088

52 SATHAR: JURNAL PENDIDIKAN BAHASA DAN SASTRA ARAB VOL.3 NO.1 MEI 2025



https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/index.php/sathar/issue/archive
https://journal.yayasanhaiahnusratulislam.or.id/

